

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d'une bibliothèque avant d'être numérisé avec précaution par Google dans le cadre d'un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l'ensemble du patrimoine littéraire mondial en ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n'est plus protégé par la loi sur les droits d'auteur et appartient à présent au domaine public. L'expression "appartenir au domaine public" signifie que le livre en question n'a jamais été soumis aux droits d'auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à expiration. Les conditions requises pour qu'un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d'un pays à l'autre. Les livres libres de droit sont autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir du long chemin parcouru par l'ouvrage depuis la maison d'édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

#### Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine. Il s'agit toutefois d'un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

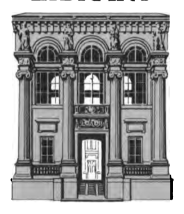
- + *Ne pas utiliser les fichiers à des fins commerciales* Nous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l'usage des particuliers. Nous vous demandons donc d'utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un quelconque but commercial.
- + Ne pas procéder à des requêtes automatisées N'envoyez aucune requête automatisée quelle qu'elle soit au système Google. Si vous effectuez des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer d'importantes quantités de texte, n'hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l'utilisation des ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.
- + *Ne pas supprimer l'attribution* Le filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet et leur permettre d'accéder à davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en aucun cas.
- + Rester dans la légalité Quelle que soit l'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabilité de veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n'en déduisez pas pour autant qu'il en va de même dans les autres pays. La durée légale des droits d'auteur d'un livre varie d'un pays à l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier les ouvrages dont l'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d'afficher un livre sur Google Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous vous exposeriez en cas de violation des droits d'auteur peut être sévère.

#### À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l'accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le français, Google souhaite contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l'adresse http://books.google.com



# TAYLOR Institution Library



ST. GILES · OXFORD

OLT

**FUND** 

L'Estation originale a frame in 1772

By Paul-Thyry, baren d'Holbor

Vet. Fr. II A. 1668

•

diliolbach

IA . lat

LE

BONSENS.



# B O N - S E N S

Q U

### IDEES NATURELLES.

OPPOSÉES AUX

## IDEES SURNATURELLES.

Detexit quo doloso vaticinandi furore Sacerdotes mysteria, illis sape ignota, audaster, publicant.

PETRONII SATTRICON.



A LONDRES.

M. DCC. LXXIV.

OF OXFORD

### Charlenas & Charlenas

# PREFACE.

UAND on veut examiner de sang-froid les opinions des hommes, on est tout surpris de trouver que, dans celles même qu'ils regardent comme les plus essentielles, rien n'est plus rare que de leur voir faire usage du bon-seus, c'est-à-dire de cette portion de Jugement suffisante pour connoître les vérités les plus simples, pour rejetter les absurdites les plus frappantes, pour être choqué de contradictions palpables. Mous en avons un exemple dans la Théologie, science révérée, en tout tems, en tout Pays, par le plus grand nombre des mortels ; objet qu'ils regardent comme les plus important, le plus utile, le plus indis pensable au bonheur des sociétés. En effet pour peu qu'on se donne la peine de sonder les principes sur lesquels cette science pritendue s'appuie, l'on est forcé de reconnoître que ces principes, que l'on jugeoit incontestables, ne sont que des suppositions bazardées, imaginées par l'ignorance,

propagées par l'enthousiasme ou la mauvaise foi. adoptées par la crédulité timide, conservées par l'habitude qui jamais ne raisonne, & révérées. uniquement parce qu'on n'y comprend rien. Les uns, dit Montagne, font accroire au monde qu'ils croient, ce qu'ils ne croient pas; les autres, en plus grand nombre, se le font accroire à eux mêmes, ne fachant pas pénétrer que c'est que croire.

En un mot, quiconque daignera consulter le bon-sens sur les opinions religieuses, & portera dans cet examen l'attention que l'on donne communément aux objets qu'on présume intéressants s'apperceura facilement que ces opinions n'ont aueuns fondemens solides; que toute religion est un difice en l'air ; que la Théologie n'est que l'igno. rance des causes naturelles réduite en système; qu'elle n'est qu'un long tissu de chimeres & de contradictions; qu'elle no présente en tout pays aux différens peuples de la terre que des Romans dépourvus de vraisemblanse, dont le héros luimême est composé de qualités impossibles à combiner; son nom, en possession d'exciter dans tous les cours le respect & l'effroi, ne se trouvera

qu'un mot vague que les hommes ont confinuellement à la bouche sans pouvoir y attacher des idée, ou des qualités qui ne soient démenties par les faits ou qui ne répugnent évidemment les unes aux autres.

LA NOTION de cet Etre sans idées, ou plutôt le mot sous lequel on le designe, seroit une chose indifférente, si elle ne causoit des ravages sans nombre sur la teure. Prévenus de l'opinion que ce Phantôme est une réalité très intéressante pour eux. les hommes, au lieu de conclure sagement de son incompréhensibilité, qu'ils sont dispensés d'y Songer, en conclurent au contraire qu'ils ne peuvent assez s'en occuper, qu'il faut le méditer sans cesse, en raisonner sans fin, ne jamais le perdre de vue: l'ignorance invincible où ils sont à cet egard, loin de les rebuter, ne fait qu'iriter leur curiosité: au lieu de les mettre en garde contre eur imagination, cette ignorance les rend décififs, dogmatiques, impérieux, & les porte à se fâcher sontre tous coux qui opposent quelques doutes aux rèveries que leurs cerveaux ont enfantees.

QUELLE perplexité quand il s'agit de résoudre un problème insoluble! Des méditations inquietes

furrun objet impossible à faifer, & que pourtant il suppose mes important pour lui, ne peupent que Inettre Phonene de mes mauvaise humeur. & produire dans sa tete des transports dangereux. Pour peu que l'intérêt, la vanité, l'ambition viennent se joindre à ces dispositions chagrines, il faut nécessairement que la société soit troublée. Voilà pourquoi tant de nations sont souvent devenues les théâtres des extravagances de quelques reveurs insensés qui, prenantion débitant lours Speculations creuses pour des vérités éternelles. ons allume l'enthousiasme des Princes & des peu. plet, & les ont armés pour des opinions qu'ils leur représentaient comme offentielles à la gloire de la Divinité 🕑 au konheur des Empires. On a ou mille fois dans toutes les parties de notre globe des fanatiques enivrés s'égorger les uns les autres, allumer des buchers, commettre fans scrupule & par devoir les plus grand crimes, faire ruisseler le sang humain. Pourquoi? pour faire valoir, maintenir ou propager les conjectures impertinentes de quelques enthousiastes, ou pour accréditer les fourberies de quelques imposteurs sur le compte d'un être qui n'existe que dans leur imagination, Es qui ne s'est fait connoître que par les ravages,

les disputes & les folies qu'il a causés sur la terre.

DANS l'origina les nations squveges, féroges, perpétuellement en guerre, out sous des noms dimers adoré quelque Dien conforme à lours idées, Lest-à-dire, cruel, connossier, instresse, avide de fang. Mous retrouvens dans toutes les Religions de la terre un Dieu des gemées, un Dieu jaloux, un Dien vengeur, un Dien exterminateur, un Dieu qui se plait au carnage, or nue ses adorateurs se sont fait un devoir de servir à son gout. On lui immole des Agneaux, des taureaux, des enfants, des hommes, des hérétiques, des infideles, des Rois, des nations entieres. Les serviteurs zelés de ce Dieu si barbare ne vont-ils pas jusqu'à se croire obligés de s'offrir eux-mêmes en sacrifice à lui? Par-tous on voit des forcenés qui, après avoir tristement médité leur Dieu terrible, s'imaginent que pour lui plaire il faut se saire tout le mal possible. S' s'infliger en son honneur des tourmens recherches! En un mot, par-tout les idees sinistres de la Divinité, loin de consoler les hommes des matheurs attachés à leur existence, ont porté le trouble dans les cœurs 🐯 fait éclore des foites destructives pour eux.

COMMENT l'esprit humain, infesté par des phantômes effrayants & guidé par des hommes intéresses à perpétuer son ignorance & ses craintes, entil sait des progrès? On força l'homme de végéter dans sa stupidité primitive; on ne l'entretins que des puissances invisibles desquelles son sort étoit supposé de pendre. Uniquement occupé de ses allarmes & de ses réveries inintelligibles, il sui toujours à la merci de ses prêtres, qui se réserverent le droit de penser pour lui & de régler sa conduite.

AINSI Phomme fut, & demeura toujours un enfant sans expérience, un esclave sans courage, un fupide qui craignit de raisonner, & qui ne sçut jamais se tirer du labyrinthe où l'on avoit égaré ses ancêtres: il se crut forcé de gémir sous le joug de ses Dieux qu'il ne connut que par les récits fabuleux de leurs Ministres; ceux-ci, après l'avoir garotté par les liens de l'opinion, sont demeurés ses Maîtres, ou bien l'ont livré sans défense au pouvoir absolu des Tyrans, non moins

terribles que les Dieux, dont ils furent les repréfentans sur la terre.

ECRASE'S sous le double joug de la puissance spirituelle 😝 temporelle, les peuples furent dans l'impossibilité de s'instruire & de travailler à leur bonheur. Ainsi que la Religion, la Politique & la Morale devinrent des sanctuaires dans lesquels il ne fut point permis aux profanes d'entrer, les bommes n'eurent pas d'autre morale que celle que leurs législateurs & leurs prêtres firent descendre des Régions inconnues de l'empyrée. L'esprit humain, embrouillé par ses opinions Théologiques, se méconnus lui-même, doute de ses propres forces, se défia de l'expérience, craignit la vérité, dédaigna sa raison 8 la quitta pour suivre aveuglément l'autorité. L'homme fut une pure machine entre les mains de ses tyrans & de ses prêtres qui seuls eurent le droit de régler ses mouvemens: conduit toujours en esclave, il en eus presque en sous tems & en tous lieux les vices Es le caractere.

VOILA les véritables sources de la corruption des mœurs, à laquelle la Religion n'oppose jamais

que des digues idéales & sans effet; l'ignorance Es la servitude sont faites pour rendre les hommes méchants & malheureux. La science, la raison, la liberté peuvent seules les corriger, & les rendre plus heureux; mais tout conspire à les aveugler 😵 à les confirmer dans leurs égaremens; les prêtres les trompent, les Tyrans les pervertissent pour mieux les asservir, la Tyrannia fut Es sera toujours la vraie source Es de la dépravation des maurs & des calamités babituelles des peuples : ceux-ci, presque toujours fascinés par leurs notions religieuses on par des fictions mésaphysiques, au-lieu de porter les yeux sur les causes naturelles & visibles de leurs miseres. attribuent leurs vices à l'imperfection de leur nature, Ed leurs malheurs, à la colere des Dieux: ils offrent au ciel des waux, des facrifices, des présens pour obtenir la fin de leurs infortunes, qui ne sont réellement dues qu'à la négligence, à l'ignorance, à la perversité de leurs guides, à la folie de teurs institutions, à leurs mages insonsés, à leurs opinions fausses, à leurs loix peu raisonnées, & sur-tout au défaut de lumiere. Que l'on remplisse de bonne heure les esprits d'idées praies; qu'on cultive la raison des hommes;

que la justice les gouverne, et en n'aura pas besoin d'opposer aux passions la barriere impuissante de la crainte des Dieux. Les hommes seront bons quand ils seront bien instruies; bien gouvernés, châties ou méprisés pour le mal, et justement récompensés pour le bien qu'ils aurent sais à leurs concitoyeus.

En vain prétendroit-on guérir les mortels de leurs vices, si l'on ne commençe par les guérir de leurs préjugés. Ce n'est qu'en leur montrant la vérité qu'ils connoîtrant leurs intérêts les plus chers; & les motifs réels qui doivent les porter au bien. Affez long-tems les instructeurs des peoples ont find leurs yeun sur le ciel, qu'ils les ramenent enfin sur la derre. Fatigue d'une Théologie inconcevable, de fables ridisules, de mysteres impénétrables, de cérémonies puériles. que l'asprit framain s'occupe de chases nasurelles. d'objets intelligibles, de vérités sensibles, de connoissances utiles. Que l'on dissipe les vaines chimeres qui obseilent les peuples & & bientôt des opinions raisomables viendrons Pelles-mêmes se placer dans des têtes que l'on crosois pour toujours destinées à l'erreur.

Pour anéantir ou ébranler les préjugés religieux ne suffit-il pas de montrer que ce qui est inconcevable pour l'homme ne peut lui con. venir? Faut-il donc autre chose que le simple bons-seus pour s'appercevoir qu'un être incompatible avec les notions les plus évidentes; qu'une cause continuellement opposée aux effets qu'on lui astribue; qu'un être dont on ne peut dire un met sans tomber en contradiction; qu'un Etre qui, loin d'expliquer les énigmes de l'univers, ne fait que les rendre plus inexplicables; qu'un être à qui depuis tant de siecles les hommes s'adres. fent si vainement pour obtenir leur bonheur Es la fin de leurs peines; faut-il, dis-je, plus que le simple bon-sens pour reconnottre que Pidée Lun pareil être est une idée sans modele, & qu'il n'est evidemment lui-même qu'un être de raison? Fausil plus que le sens le plus commun pour sens tir du moins qu'il y a du délire 😚 de la frénésie à se hair & se tourmenter les uns les autres pour des opinions inintelligibles sur un être de cette espece? Enfin tout ne prouve-t-il pas que la morale 😚 la vertu sont totale. ment incompatibles avec les notions d'un Dien que ses Ministres & ses Interprétessont peint en nout pays comme le plus bizarre, le plus injuste, le plus cruel des. Tyrans, dont pourtant les volontés prétendues doivent servir de regles & de loix aux habitans de la terre?

Pour démêler les vrais principes de la Morale, les hommes n'ont besoin ni de Théologie, ni de Révélation, ni de Dieu: ils n'ont besoin que du bon-sens vils m'ont qu'à rentrer en eux-mimes; à réfléchir sur leur propre nature; consalter leurs insérêts sensibles; considérer le bue de la société ES de chacun des membres qui la composent ; 😵 ils reconnoltront aisément que la vertu es l'avantage, & que le vice est le dommage des ttres de leur espece. Disons aux hommes d'être justes, bienfaifants, modérés, sociables, non parce que leurs Dieux l'exigent, mais parce qu'il faut plaire aux hommes : disons leur de s'abstenir du vice 🚭 du crime, non parce qu'on sera pupi dans l'autre monde, mais parce qu'on en porte la peine dans le monde où l'on est. Il y a, dis un grand homme, des moyens pour empêcher les crimes; ce sont les peines: il y en a pour changer les mœurs; ce sont les bons exemples. (\*)

<sup>(\*)</sup> Montesquieu.

LA VE'RITE' est simple, l'erreur est compliquée, peu sure dans sa marche & remplie de dérours; la voix de la nature est intelligible, celle du mensonge est ambigue, énigmatique mysérieuse, le chemin de la vérité est drois, celui de l'impossire est oblique, & sondbroux; cette vérité soujones nécessaire à l'honeure est faite pour tere jentie par sons les esprits justes ; les leçons de la raisen sons foites pour être suivies par soutes les ques homistes des homines ne sont malheurauit que parce qu'ile sout ignorants ; ils sit sont igno. gants que parce que sous conspire à les empécher de s'éclairer ; ils me font si méchants que parce que leur raison n'ast pas enwore suffisamment développée. great the distribution in a circles from Fin de la Préface, tion of the second of the color of the second รี เสียงกับความสายสายสายเกิด เรียก



## LE BON-SENS.

# §. 1. Apologue.

Lest un vaste empire gouverné par un Monarque dont la conduite bizarre est très propre à confondre les esprits de ses sujets. Il veut être connu, chéri, respecté, obéi, mais il ne se montre jamais, tout conspire à rendre incertaines les notions que l'on pourroit se former sur son compte. Les peuples soumis à sa puissance n'ont sur le caractère & les loix de leur souverain invisible que les idées que leur en donnent ses Ministres; ceuxci conviennent pourtant qu'ils n'ont euxmêmes aucune idée de leur maître, que ses voies sont impénétrables, que ses vues & ses qualités sont totalement incompréhenfibles; d'ailleurs ces Ministres ne sont nullement d'accord entre eux sur les ordres qu'ils prétendent émanés du fouverain dont ils se disent les organes;

ils les annoncent diversement à chaque Province de l'empire; ils se décrient les uns les autres. & se traitent mutuellement d'imposteurs & de faussaires, les édits & les ordonnances qu'ils se chargent de promulguer font obscurs; ce font des énigmes peu faites pour être entendues ou devinées par les sujets pour l'instruction desquels on les a destinées. Les loix du Monarque caché ont besoin d'interprêtes; mais ceux qui les expliquent sont toujours en dispute entre eux fur la vraie façon de les entendre. Bien plus ils ne font pas d'accord avec euxmêmes; tout ce qu'ils racontent de leur prince caché n'est qu'un tissu de contradictions; ils n'en difent pas un feul mot qui fur le champ ne sé trouve démenti. On le dit souverainement bon, cependant il n'est personne qui ne se plaigne de fes décrets. On le suppose infiniment sage, & dans fon administration tout paroit contrarier la raison & le bon sens. On vante fa justice, & les meilleurs de ses sujets sont communément les moins favorifés. On assure qu'il voit tout, & sa présence ne remédie à rien. Il est, dit-on, ami de l'ordre, & tout dans ses états est dans la confusion & le désordre. Il fait tout par lui-même, & les événemens répondent rarement à ses projets. Il prévoit tout,

mais il ne sait rien prévenir. Il souffre impatiemment qu'on l'offense, & pourtant il met chacun à portée de l'offenser. On admire son favoir, ses perfections dans ses ouvrages, cependant les ouvrages remplis d'imperfections, font de peu de durée. Il est continuellement occupé à faire. à défaire, puis à réparer ce qu'il a fait. fans jamais avoir lieu d'être content de fa besogne. Dans toutes ses entreprises il ne se propose que sa propre gloire; mais il ne parvient point à être glorifié. Il ne travaille qu'au bien-être de ses sujets. & ses sujets pour la plûpart manquent du nécessaire. Ceux qu'il semble favoriser font pour l'ordinaire les moins satisfaits de leur fort; on les voit presque tous perpétuellement révoltés contre un maître dont ils ne cessent d'admirer la grandeur, de vanter la sagesse, d'adorer la bonté, de craindre la justice, de révérer les ordres qu'ils ne suivent jamais,

CET empire, c'est le monde: le Monarque c'est Dieu: ses Ministres sont les prêtres: ses sujets sont les hommes.

§. 2.

Il est une science qui n'a pour objet que des choses incompréhensibles. Au rebours de toutes les autres elle ne s'oscupe que de ce qui ne peut pas tomber sous les sens. Hobbes l'appelle le Royaume des ténèbres. C'est un pays où tout suit des loix opposées à celles que les hommes sont à portée de connoître dans le monde qu'ils habitent: dans cette région merveilleuse la lumiere n'est que ténèbres; l'évidence devient douteuse ou fausse; l'impossible devient croyable; la raison est un guide infidele, & le bon-sens se change en délire. Cette science se nomme Théologie, & cette Théologie est une infulte continuelle à la raison humaine.

§. 3.

A force d'entasser des se, des mais, des qu'en sçait-on, des peut-être, on est parvenu à former un système informe & décousu, qui est en possession de troubler l'esprit des hommes au point de leur faire oublier les notions les plus claires & de rendre incertaines les vérités les plus démontrées; à l'aide de ce galimathias systématique la nature entiere est devenue pour l'homme une énigme inexplicable, le monde visible a disparu pour faire place à des régions invisibles; la raison est obligée de céder à l'imagination, qui seule est en possession de guider vers le pays des chimeres qu'elle a seule inventé.

#### §. 4.

Les Principes de toute Religion sont fondés sur les idées de Dieu: or il est impossible aux hommes d'avoir des idées vraies d'un être qui n'agit sur aucuns de leurs sens. Toutes nos idées sont des représentations des objets qui nous frappent; qu'est-ce que peut nous représenter l'idée de Dieu, qui est évidemment une idée sans objet? Une telle idée n'estelle pas aussi impossible que des effets sans cause? Une idée sans prototype est-elle autre chose qu'une chimere? Cependant quelques Docteurs nous assurent que l'idée de Dieu nous est innée, ou que les hommes ont cette idée dès le ventre de leurs meres! Tout principe est un jugement, tout jugement est l'effet de l'expérience; l'expérience ne s'acquiert que par l'exercice des sens : d'où il suit que les principes religieux ne portent évidemment sur rien, & ne sont point innés.

#### S. 5.

Tour système Religieux ne peut-être fondé que sur la nature de Dieu & de l'homme, & sur les rapports qui subsistent entre eux; mais pour juger de la réalité de ces rapports, il faudroit avoir

quelqu'idée de la nature divine: or tout le monde nous crie que l'essence de Dieu est incompréhensible pour l'homme, en même tens qu'on ne cesse d'assigner des attributs à ce Dieu incompréhensible, & d'assurer que l'homme ne peut se dispenser de reconnoître ce Dieu impossible à concevoir.

La chose la plus importante pour les hommes est celle qu'ils sont dans la plus parfaite impossibilité de comprendre. Si Dieu est incompréhensible pour l'homme, il sembleroit raisonnable de n'y jamais songer; mais la Religion conclut que l'homme ne peut sans crime cesser un instant d'y rêver.

#### §. 6.

On nous dit que les qualités divines ne sont pas de nature à être saisses par des esprits bornés; la conséquence naturelle de ce principe devroit être que les qualités divines ne sont pas saites pour occuper des esprits bornés; mais la Religion nous assure que des esprits bornés ne doivent jamais perdre de vue un être inconcevable, dont les qualités ne peuvent être saisses par eux. D'où l'on voit que la Religion est l'art d'occuper les esprits bornés des hommes, de ce qu'il ne leur est pas possible de comprendre.

#### LE BON-SENS.

#### §. 7.

La Religion unit l'homme avec Dieu, ou les met en commerce; cependant ne dites-vous pas que Dieu est infini? Si Dieu est infini, nul être fini ne peut avoir ni commerce, ni rapports avec lui. Où il n'y a pas de rapports, il ne peut y avoir ni union, ni commerce, ni devoirs. S'il n'y a pas de devoirs entre l'homme & son Dieu, il n'existe point de Religion pour l'homme. Ainsi en disant que Dieu est insini, vous anéantissez dès-lors toute Religion pour l'homme qui est un être fini. L'idée de l'insinité est pour nous une idée sans modele, sans prototype, sans objet.

#### - S. 8.

SI Dieu est un être infini, il ne peut y avoir! ni dans le monde actuel ni dans un autre, aucune proportion entre l'homme & son Dieu; ainsi jamais la notion de Dieu n'entrera dans l'esprit humain. Dans la supposition d'une vie où l'homme seroit bien plus éclairé qu'en celle-ci, l'infinité de Dieu mettra toujours une telle distance entre son idée & l'esprit sini de l'homme, qu'il ne pourra pas plus le concevoir dans le ciel, qu'il ne le conçoit sur la terre. D'où il suit évidemment que l'idée de Dieu ne sera pas plus faite pour

l'homme dans l'autre vie, que dans la vie présente. Il suit encore de là que des intelligences supérieures à l'homme, telles que les Anges, les Archanges, les Séraphins & les Elus ne peuvent avoir de Dieu des idées plus complettes que l'homme, qui n'y comprend rien du-tout ici bas.

#### S. 9.

COMMENT a-t-on pu parvenir à perfuader à des êtres raisonnables que la chose ia plus impossible à comprendre étoit la plus essentielle pour eux? C'est qu'on les a grandement essrayés: c'est que quand on a peur, on cesse de raisonner; c'est qu'on leur a sur-tout recommandé de se désier de leur raison: c'est que quand la cervelle est troublée, l'on croit tout, & l'on n'examine plus rien,

#### §, 10,

L'ignorance & la peur, voilà les deux pivôts de toute religion. L'incertitude ou l'homme se trouve par rapport à son Dieu est précisément le motif qui l'attache à sa religion. L'homme a peur dans les ténèbres tant au physique qu'au moral. Sa peur devient habituelle en lui & se change en besoin; il croiroit qu'il lui manqueroit quelque chose, s'il n'avoit rien à craindre,

Celui qui dès son enfance s'est fait une habitude de trembler toutes les sois qu'il entend prononcer de certains mots, a besoin de ces mots & a besoin de trembler; par là même il est plus disposé à écouter celui qui l'entretient dans ses craintes, que celui qui tenteroit de le rassurer. Le Superstitieux veut avoir peur, son imagination le demande; on diroit qu'il ne craint rien tant que de n'avoir nien à craindre,

Les hommes sont des malades imaginaires, que des charlatans intéressés ont soin d'entretenir dans leur solie, asin d'avoir le débit de leurs remedes. Les médecins qui ordonnent un grand nombre de remedes sont bien plus écoutés, que ceux qui recommandent un bon régime, ou qui laissent agir la nature,

#### §. 12,

SI la Religion étoit claire, elle auroit bien moins d'attrait pour les ignorants. Il leur faut de l'obscurité, des mysteres, des frayeurs, des fables, des prodiges, des choses incroyables qui fassent perpétuellement travailler leurs cerveaux. Les Romans, les contes bleus, les récits des revenants & des sorciers ont bien plus de charmes pour les esprits vulgaires, que les histoires véritables.

#### §. 13.

En matiere de Religion les hommes ne font que de grands enfants. Plus une Religion est absurde & remplie de merveilles, plus elle acquiert de droits sur eux; le dévôt se croit obligé de ne mettre aucun terme à sa crédulité: plus les choses sont inconcevables, plus elles lui paroissent divines; plus elles sont incroyables, & plus il s'imagine qu'il y a pour lui de mérite à les croire.

#### S. 14.

L'origine des opinions religieuses date pour l'ordinaire du tems où les nations sauvages étoient encore dans l'état de l'enfance. Ce sut à des hommes grossiers, ignorants & stupides que les fondateurs de Religion s'adressernt en tout tems pour leur donner des Dieux, des cultes, des mythologies, des sables merveilleuses & terribles. Ces chimeres, adoptées sans examen par les peres, se sont transmises, avec plus ou moins de changemens à leurs ensants policés, qui, souvent, ne raisonnent pas plus que leurs peres.

#### §. 15.

Les premiers législateurs des peuples eurent pour objet de les dominer; le moyen le plus facile d'y parvenir fut de les effrayer & de les empêcher de raifonner: ils les conduisirent par des sentiers tortueux, asin qu'ils ne s'apperçussent pas des desseins de leurs guides; ils les forcerent de regarder en l'air, de peur qu'ils ne regardassent à leur pieds: ils les amuserent sur la route par des contes; en un mot, ils les traiterent à la façon des nourrices qui emploient les chansons & les menaces pour endormir les enfants, ou les forcer à se taire.

#### §. 16.

L'existence d'un Dieu est la base de toute Religion. Peu de gens paroissent douter de cette existence; mais cet article fondamental est précisément le plus propre à arrêter tout esprit qui raisonne. La premiere demande de tout Catéchisme sut & sera toujours la plus difficile à résoudre. (1)

<sup>(1)</sup> En l'année 1701 les Peres de l'Oratoire de Vendome soutinrent dans une Thèse cette proposition, que, suivant S. Thomas, l'existence de Dieu n'est pas, & ne peut pas être du ressort de la Foi. Dei existentia nec ad fidem attinet, nec attinere potest

#### §. 17.

Peut-on se dire sincérement convaincu de l'existence d'un être dont on ignore la nature, qui demeure inaccessible à tous les sens. & dont on assure à chaque instant que les qualités sont incompréhenfibles pour nous? Pour que l'on me persuade qu'un être existe ou peut exister, il faut commencer par me dire ce que c'est que cet être ; pour m'engager à croire l'existence ou la possibilité d'un tel être, il faut m'en dire des choses qui ne soient pas contradictoires & qui ne se détruisent pas les unes les autres. Enfin pour me convaincre pleinement de l'existence de cet être, il faut m'en dire des choses que ie puisse comprendre, & me prouver qu'il est impossible que l'être, auquel on attribue ces qualités, n'existe pas,

#### §. 18.

Une chose est impossible quand elle renferme deux idées qui se détruisent réciproquement, & que l'on ne peut ni concevoir ni réunir par la pensée. L'évidence ne peut se sonder pour les hommes que

juxta Sanclum Thomam. Voyez Basnage Hist. des ouvrages des scavants Tome XVII. page 277.

fur le témoignage constant de nos sens, qui seuls nous sont naître des idées, & nous mettent à portée de juger de leur convenance ou de leur incompatibilité. Ce qui existe nécessairement, est ce dont la non existence impliqueroit contradiction. Ces principes reconnus de tout le monde sont en désaut dès qu'il s'agit de l'existence de Dieu; tout ce qu'on en a dit jusqu'ici est ou inintelligible, ou se trouve parsaitement contradictoire, & par là même doit paroître impossible à tout homme de bon sens.

#### S. 19.

Toutes les connoissances humaines se font plus ou moins éclaircies & perfectionnées. Par quelle fatalité la science de Dieu n'a-t-elle jamais pu s'éclaircir? Les nations les plus civilifées & les penseurs les plus profonds en font là-dessus au méme point, que les nations les plus sauvages & les rustres les plus ignorants: & même en regardant la chose de près, nous trouverons que la science divine, à force de réveries & de subtilités, n'a fait que s'obscurcir de plus en plus. Jusqu'ici toute Religion ne se fonde que sur ce qu'on appelle en Logique des pétitions de principe; elle suppose gratuitement & prouve ensuite par les suppositions qu'elles a faites.

#### §. 20.

A force de métaphysiquer, l'on est parvenu à faire de Dieu un pur Esprit; mais la Théologie moderne a-t-elle sait en celà un pas de plus que la Théologie des sauvages? Les sauvages reconnoissent un grand Esprit pour le maître du monde. Les sauvages ainsi que tous les ignorants attribuent à des esprits tous les esfets dont leur expérience les empêchent de démêler les vraies causes. Demandez à un sauvage ce qui sait marcher votre montre? il vous répondra, c'est un Esprit. Demandez à nos Docteurs ce qui fait marcher l'univers? ils vous diront, c'est un Esprit.

#### §. 21.

Le sauvage, quand il parle d'un Esprit, attache au moins quelque sens à ce mot: il entend par là un agent semblable au vent à l'air agité, au sousse, qui produisent invisiblement des essets qu'on apperçoit: à sorce de subtiliser, le Théologien moderne devient aussi peu intelligible pour lui-même que pour les autres. Demandez lui ce qu'il entend par un Esprit? il vous répondra que c'est une substance inconnue, qui est parfaitement simple, qui n'a point d'étendue, qui n'a rien de commun avec la matiere. En bonne soi

est-il aucun mortel qui puisse se former la moindre idée d'une substance pareille ! un Esprit dans le langage de la Théologie moderne est-il donc autre chose qu'une absence d'idées? L'idée de la Spiritualité est encore une idée sans modele.

### S. 22

N'EST-IL pas plus naturel & plus intelligible de tirer tout ce qui existe du sein de la matiere, dont l'existence est démontrée par tous nos sens, dont nous éprouvons les effets à chaque instant, que nous voyons agir, se mouvoir, communiquer le mouvement & générer sans cesse, que d'attribuer la formation des choses à une force inconnue, à un être spirituel qui ne peut pas tirer de son fond ce qu'il n'a pas lui-même, & qui par l'essence spirituelle qu'on lui donne, est incapable & de rien saire & de rien mettre en mouvement? Rien de plus évident que l'idée, qu'on s'efforce de nous donner de l'action d'un esprit sur la matiere, ne nous représente aucun objet, ou est une idée fans modele.

## §. 23.

Le Jupiter matériel des anciens pouvoit mouvoir, composer, détruire & engen drer des êtres analogues à lui-même: mai le Dieu de la Théologie moderne est un être stérile. D'après la nature qu'on lui suppose, il ne peut ni occuper aucun lieu dans l'espace, ni remuer la matiere, ni produire un monde visible, ni engendrer soit des hommes, soit des Dieux. Le Dieu métaphysique est un ouvrier sans mains; il n'est propre qu'à produire des nuages, des réveries, des solies & des querelles.

### §. 24.

Puisqu'il falloit un Dieu aux hommes. que ne s'en tenoient-ils au soleil, ce Dieu visible adoré par tant de nations? Quel être avoit plus de droits aux hommages. des mortels que l'astre du jour, qui éclaire, échauffe, vivifie tous les êtres; dont la présence ranime & rajeunit la nature; dont l'absence semble la plonger dans la tristesse & la langueur? Si quelqu'être annonçoit au genre humain du pouvoir, de l'activité, de la bienfaisance, de la durée, c'étoit, sans doute, le soleil qu'il devoit regarder comme le pere de la nature, comme l'ame du monde, comme la divinité. Au moins on n'eût pu sans folie lui disputer l'existence ou resuser de reconnoître son influence & ses bienfaits.

#### S. 25.

Le Théologien nous crié Dieu n'a pas besoin de mains ou de bras pour agir. Qu'il agit par sa volonté. Mais quel est ce Dieu qui jouit d'une volonté? & quel peut-être le sujet de cette volonté divine?

Est-il plus ridicule ou plus difficile de croire aux fées, aux fylphes, aux revenants, aux forciers, aux loups-garoux, que de croire à l'action magique ou impossible d'un Esprit sur le corps? Dès qu'on admet un Dieu pareil, il n'est plus de fables & de réveries qui soient en droit de révolter. Les Théologiens traitent les hommes comme des enfans, qui jamais ne chicannent sur la possibilité des contes qu'on leur fait.

# §. 26.

Pour ébranler l'existence d'un Dieu, il ne saut que prier un Théologien d'en parler; dès qu'il en dit un mot, la moindre réslexion nous sait voir que ce qu'il dit est incompatible avec l'essence qu'il attribue à son Dieu. Qu'est-ce donc que Dieu? C'est un mot abstrait, sait pour désigner la sorce cachée de la nature; ou c'est un point mathématique qui n'a ni longueur, ni largueur, ni prosondeur. Un Philosophe a dit très-ingénieusement

en parlant des Théologiens, qu'ils ont trouvé la solution du fameux problème d'Archimede; un point dans le ciel d'où ils remuent le monde. (2)

## §. 27.

La Religion met les hommes à genoux devant un être sans étendue, & qui pourtant est infini & remplit tout de son immensité: devant un être tout-puissant, qui n'exécute jamais ce qu'il desire: devant un être souverainement bon, & qui ne fait que des mécontents: devant un être ami de l'ordre, & dans le gouvernement duquel tout est dans le désordre. Que l'on dévine après celà ce que c'est que le Dieu de la Théologie!

# S. 28.

Pour éviter tout embarras, on nous, dit qu'il n'est point nécessaire de savoir, ce que c'est que Dieu, qu'il faut l'adorer, sans le connoître, qu'il ne nous est point, permis de porter un œil téméraire sur, ses attributs. "Mais avant de savoir s'il faut adorer un Dieu, ne saudroit-il pas s'être assuré qu'il existe? or comment s'assurer s'il existe, avant d'avoir examiné s'il

<sup>(2)</sup> Mr. David Hume.

est possible que les qualités diverses qu'on lui donne se rencontrent en lui? Dans le vrai, adorer Dieu, c'est n'adorer que les sictions de son propre cerveau, ou plutôt c'est ne rien adorer.

# §. 29.

Dans la vue, sans doute, de mieux embrouiller les choses, les Théologiens on pris le parti de ne point dire ce que c'est que leur Dieu, ils ne nous disent jamais que ce qu'il n'est pas. A force de négation & d'abstractions, ils s'imaginent composer un être réel & parfait, tandis qu'il n'en peut résulter qu'un être de raison. Un Esprit est ce qui n'est point corps: un être infini, est un être qui n'est point fini: un être parfait, est un être qui n'est point imparfait: en bonne foi est-il quelqu'un qui puisse se faire des notions réelles d'un pareil amas de privations ou d'absence d'idées? Ce qui exclut toute idée peut-il être autre chose que le néant?

PRÉTENDRE que les attributs divins sont au-dessus de la portée de l'Esprit humain, c'est convenir que Dieu n'est pas fait pour les hommes. Si l'on assure qu'en Dieu tout est infini, on avoue qu'il ne peut y avoir rien de commun entre lui & e

Bísi

créatures. Dire que Dieu est infini, c'est l'anéantir pour l'homme, ou du moins

c'est le rendre inutile pour lui.

"Dieu, nous dira-t-on, a fait l'homme ., intelligent, mais il ne l'a pas fait omni-, scient, c'est -à - dire capable de tout favoir; l'on en conclut qu'il n'a pu lui donner des facultés assez amples pour connoître l'essence divine. Dans ce cas il est démontré que Dieu n'a ni pu, ni voulu être connu des hommes. De quel droit ce Dieu se fâcheroit-il donc contre des êtres que leur essence propre met dans l'impossibilité de se faire aucune idée de l'essence divine? Dieu seroit évidemment le plus injuste & le plus bizarre des Tyrans s'il punissoit un athée, pour n'avoir point connu ce qu'il étoit, étant par sa nature, dans l'impossibilité de le connoître. 1

### §. 30.

Pour le commun des hommes, rien ne rend un argument plus convainquant que la peur. En conséquence de ce principe, les Théologiens nous disent qu'il faut prendre le parti le plus sur; que rien n'est plus criminel que l'incrédulité; que Dieu punira sans pitié tous ceux qui auront la témérité de douter de son existence; que sa rigueur est juste, vû qu'il

n'y a que la démence ou la perversité qui puisse faire combattre l'existence d'un Monarque courroucé qui se vengera cruellement des athées. Si nous examinons ces menaces de fang froid, nous trouverons qu'elles supposent toujours la chose en question. Il faudroit commencer par nous prouver d'une façon satisfaisante l'existence d'un Dieu, avant de nous dire qu'il est plus sûr de la croire, & qu'il est affreux d'en douter ou de la nier. Enfuite, il faudroit nous prouver qu'il est possible qu'un Dieu juste punisse, avec cruauté, des hommes, pour avoir été dans un état de démence qui les a empeché de croire l'existence d'un être, que leur raison troublée ne pouvoit concevoir. En un mot, il faudroit prouver qu'un Dieu, que l'on dit tout rempli d'équité, pourra punir, outre mesure, l'ignorance invincible & nécessaire où l'homme se trouve par rapport à l'essence divine. La facon de raisonner des Théologiens n'est-elle pas bien finguliere? ils inventent des phantômes; ils les composent de contradictions; ils assurent enfuite que le parti le plus sûr est de ne pas douter de l'existence de ces phantômes, qu'ils ont eux-mêmes inventés! En fuivant cette méthode, il n'est pas d'abfurdité qu'il ne soit plus sûr de croire

que de ne pas croire.

Tous les enfans sont des athées; ils n'ont aucune idée de Dieu: sont-ils donc criminels à cause de cette ignorance? A quel âge commencent-ils à être obligés de croire en Dieu? c'est, direz-vous, à l'âge de raison. Dans quel tems cet âge doit-il commencer? D'ailleurs si les Théologiens les plus prosonds se perdent dans l'essence divine, qu'ils ne se vantent pas de comprendre, quelles idées peuvent en avoir les gens du monde, les semmes, les artisans, en un mot, ceux qui composent la masse du genre humain?

# §. 31.

Les hommes ne croient en Dieu que fur la parole de ceux qui n'en ont pas plus d'idées qu'eux-mêmes. Nos nourrices font nos premieres Théologiennes; elles parlent aux enfans de Dieu, comme elles leur parlent de loups-garoux; elles leur apprennent, dès l'âge le plus tendre, à joindre machinalement les deux mains; les nourrices ont-elles donc des notions plus claires de Dieu que les enfants qu'elles obligent de le prier?

### §. 32.

La Religion passe des peres aux enfants, comme les biens de famille avec leurs charges. Très peu de gens dans le monde auroient un Dieu, si l'on n'eût pas pris le soin de le leur donner. Chacun reçoit de ses parents & de ses instituteurs, le Dieu qu'ils ont eux-mêmes reçu des leurs; mais suivant son tempérament propre, chacun l'arrange, le modisse, le peint à sa maniere.

### §. 33.

Le cerveau de l'homme est, sur-tout dans l'enfance, une cire molle, propre à recevoir toutes les impressions qu'on y veut faire: l'éducation lui fournit presque toutes ses opinions, dans un tems où ilest incapable de juger par lui-même. Nous croyons avoir reçu de la nature, ou avoir apporté en naissant les idées vraies ou fausses que, dans un âge tendre, on a fait entrer dans notre tête. Et cette pêrsuasion est une des plus grandes sources de nos erreurs.

## S. 34.

Le préjugé contribue à cimenter en nous les opinions de ceux qui ont été

chargés de notre instruction. Nous les croyons bien plus habiles que nous; nous les supposons très convaincus eux-mêmes des choses qu'ils nous aprennent. Nous avons la plus grande confiance en eux: d'après les soins qu'ils ont pris de nous, lorsque nous étions hors d'état de nous aider nous-mêmes, nous les jugeons incapables de vouloir nous tromper. Voilà les motifs qui nous font adopter mille · erreurs, sans autre fondement que la périlleuse parole de ceux qui nous ont élevés; la défense même de ne point raisonner sur ce qu'ils nous disent, ne diminue point notre confiance. & contribue fouvent à augmenter notre respect pour leurs opinions.

#### S. 35.

Les docteurs du genre humain se conduisent très - prudemment, en enseignant aux hommes leurs principes religieux, avant qu'ils soient en état de distinguer le vrai du saux ou la main gauche de la main droite. Il seroit tout aussi difficile d'apprivoiser l'esprit d'un homme de quarante ans avec les notions disparates qu'on nous donne de la divinité, que de bannir ces notions de la tête d'un homme qui en seroit imbu depuis sa plus tendre ensance.

#### §. 36.

On nous assure que les merveilles de la nature suffisent pour nous conduire à l'existence d'un Dieu. & nous convaincre pleinement de cette importante vérité. Mais combien y a-t-il de personnes dans le monde qui aient le loisir, la capacité, les dispositions nécessaires pour contempler la nature, & méditer sa marche? Les hommes, pour la plupart, n'y font nulle attention. Un payfan n'est aucunement frappé de la beauté du foleil qu'il a vu tous les jours. Le matelot n'est point surpris des mouvements réguliers de l'océan, il n'en tirera jamais d'inductions théologiques. Les phénomenes de la nature ne prouvent l'existence d'un Dieu, qu'à quelques hommes prévenus, à qui l'on a montré d'avance le doigt de Dieu dans toutes les choses dont le mécanisme pouvoit les embarrasser. Dans les merveilles de la nature, le Physicien sans préjugés ne voit rien que le pouvoir de la nature, que les loix permanentes & variées, que les effets nécessaires des combinaisons différentes d'une matiere prodigieusement diversissée.

S. 37.

EsT-il rien de plus surprenant que la lo-

gique de tant de profonds docteurs qui; au lieu d'avouer leur peu de lumieres sur les agents naturels, vont chercher hors de la nature, c'est-à-dire dans les régions imaginaires, un agent bien plus inconnu que cette nature, dont ils peuvent au moins se former quelques idées! dire oue Dieu est l'auteur des phénomenes que nous voyons, n'est-ce pas les attribuer à une cause occulte? Qu'est-ce que Dieu? Qu'est-ce qu'un Esprit? ce sont des causes dont nous n'avons nulle idée. Savants! étudiez la nature & ses loix, & lorsque vous pourrez y démêler l'action des causes naturelles, n'allez pas recourir à des causes surnaturelles qui, bien loin d'éclaireir vos idées, ne feront que les embrouiller de plus en plus & vous mettre dans l'impossibilité de vous entendre vous-mêmes.

# §. 38.

La nature, dites-vous, est totalement inexplicable sans un Dieu. C'est-à-dire que pour expliquer ce que vous entendez fort peu, vous avez besoin d'une cause que vous n'entendez point du tout. Vous prétendez démêler ce qui est obscur en redoublant l'obscurité. Vous croyez défaire un nœud en multipliant les nœuds. Physiciens entousiastes! pour nous prou-

ver l'existence d'un Dieu, copiez des traités complets de botanique; entrez dans un détail minutieux des parties du corps humain; élancez vous dans les airs pour contempler les révolutions des astres; revenez ensuite sur la terre pour admirer le cours des eaux; extassez vous devant des papillons, des insectes, des polypes, des atômes organisés, dans lesquels vous croyez trouver la grandeur de votre Dieu; toutes ces choses ne prouveront pas l'existence de ce Dieu: elles prouveront seulement que vous n'avez pas les idées que vous devriez avoir, de l'immense variété des matieres, & des effets que peuvent produire les combinaifons diversifiées à l'infini, dont l'univers est l'assemblage. Celà prouvera que vous ignorez ce que c'est que la nature; que yous n'avez aucune idée de ses forces, lorsque vous la jugez incapable de produire une foule de formes & d'êtres dont vos yeux, même armés de microscopes. ne voient jamais que la moindre partie. Enfin celà prouvera que, faute de connoître des agents sensibles ou possibles à connoître, vous trouvez plus court de recourir à un mot, sous lequel vous défignez un agent dont il vous fera toujours impossible de vous faire aucune idée véritable.

## §. 39.

On nous dit gravement qu'il n'y a point d'effet sans cause, on nous répete à tout moment que le monde ne s'est pas sais luimeme. Mais l'univers est une cause, il n'est point un effet, il n'est point un ouvrage, il n'a point été fait, parce qu'il étoit impossible qu'il le sût. Le monde a toujours été: son existence est nécessaire.

It est sa cause à lui-même. La nature dont l'essence est visiblement d'agir & de produire, pour remplir ses fonctions comme elle fait sous nos yeux, n'a pas besoin d'un moteur invisible, bien plus inconnu qu'elle - même. La matiere se meut par sa propre énergie, par une suite nécessaire de son hétérogénéité; la diversité des mouvemens ou des saçons d'agir, constitue seule la diversité des matieres; nous ne distinguons lès êtres les uns des autres, que par la diversité des impressions ou des mouvements qu'ils communiquent à nos organes.

### §. 40.

Vous voyez que tout est en action dans la nature, & vous prétendez que la nature, par elle-même est morte & sans énergie! Vous croyez que ce tout, essentiellement agissant, a besoin d'un moteur! Eh! quel est donc ce moteur? C'est un esprit: c'est-à-dire un être absolument incompréhensible & contradictoire. Concluez donc, vous dirai-je; que la matiere agit par elle-même. & cessez de raisonner de votre moteur spirituel, qui n'a rien de ce qu'il faut pour la mettre en action. Revenez de vos excursions inutiles; rentrez d'un monde imaginaire dans un monde réel; tenez-vous enaux canjes secondes; laissez aux Théologiens leur cause première dont la nature n'a pas besoin pour produire tous les effets que vous voyez.

# S. 41.

CE ne peut être que par la diversité des impressions ou des essets que les matieres ou les corps sont sur nous, que nous les sentons; que nous en avons des perceptions & des idées, que nous les distinguons les uns des autres; que nous leur assignons des propriétés. Or pour appercevoir ou sentir un objet, il saut que cet objet agisse sur nous, sans exciter quelque mouvement en nous; il ne peut produire ce mouvement en nous s'il n'est en mouvement lui-même. Dès que je vois un objet, il saut que mes yeux en soient frappés: je ne puis concevoir la

lumiere & la vision, sans un mouvement dans le corps lumineux, étendu, coloré qui se communique à mon œil ou, qui agit sur ma rétine. Dès que je flaire un corps, il faut que mon odorat soit irrité ou mis en mouvement par les parties qui s'exhalent d'un corps odorant. Dès que j'entends un son, il faut que le tympan de mon oreille soit frappé de l'air mis en mouvement par un corps fonore qui n'agiroit point s'il n'étoit mû lui - même. D'où il suit évidemment que sans mouvement je ne puis ni fentir, ni appercevoir; ni distinguer, ni comparer, ni juger les corps ni même occuper ma pensée d'une matiere quelconque.

On dit dans l'école que (3) l'essence d'un être est ce d'où découlent toutes les propriétés de l'être. Or il est évident que toutes les propriétés des corps ou des matieres dont nous avons des idées, sont dues au mouvement, qui seul nous avertit de leur existence et nous en donne les premiers concepts. Je ne puis être averti ou assuré de ma propre existence que par les mouvements que j'éprouve en moi-même. Je suis donc forcé de conclure que le mouvement est aussi essentiel

<sup>(3)</sup> Essentia est quid primum in re, sons & radix omnium rei proprietatum.

à la matiere que l'étendue, & qu'elle ne

peut être conçue sans lui.

Si l'on s'obstine à chicanner sur les preuves évidentes qui nous indiquent que le mouvement est essentiel & propre à toute matiere, l'on ne pourra pas du moins s'empêcher de reconnoître que des matieres qui sembloient mortes ou dépourvues de toute énergie, prennent du mouvement d'elles - mêmes, dès qu'on les met à portée d'agir les unes sur les autres. Le pyrophore qui, renfermé dans une bouteille ou privé du contact de l'air, ne peut point s'allumer, ne s'embrase-t-il pas des qu'on l'expose à l'air? De la farine & de l'eau n'entrent-elles pas en fermentation dès qu'on les mêle? Ainsi des matieres mortes engendrent le mouvement d'elles-mêmes. La matiere a donc le pouvoir de se mouvoir; & la nature pour agir, n'a pas besoin d'un moteur, que l'essence qu'on lui donne empecheroit de rien faire.

### §. 42.

D'où vient l'homme? Quelle est sa premiere origine? Est il donc l'esset du concours fortuit des atômes? Le premier homme est-il sorti tout sormé du limon de la terre? Je l'ignore. L'homme me paroît une production de la nature, comme toutes les autres qu'elle renferme. Je serois tout aussi embarrassé de vous dire d'où sont venus les premieres pierres, les premiers arbres, les premiers lions, les premiers éléphants, les premieres sourmis, les premiers glands &c., que de vous expliquer

l'origine de l'espece humaine.

Reconnoissez, nous crie-t-on fans cesse, la main d'un Dieu, d'un ouvrier infiniment intelligent & puissant, dans un ouvrage aussi merveilleux que la machine humaine. Je conviendrai sans peine que la machine humaine me paroît furprenante; mais puisque l'homme existe dans la nature, je ne me crois pas en droit de dire que sa formation est au-desfus des forces de la nature; j'ajouterai que je concevrai bien moins la formation de la machine humaine quand, pour me l'expliquer, on me dira qu'un pur esprit, qui n'a ni des yeux, ni des pieds, ni des mains, ni une tête, ni des poumons, ni une bouche, ni une haleine, a fait l'homme en prenant un peu de boue & en souflant dessus.

Les habitans fauvages du Paraguay se disent descendus de la lune, & nous paroissent des imbécilles: les Théologiens de l'Europe se disent descendus d'un pur Esprit. Cette prétention est-elle bien plus sensée?

L'HOMME est intelligent; on en conclut qu'il ne peut être que l'ouvrage d'un être intelligent, & non d'une nature dépourvue d'intelligence. Quoique rien ne soit plus rare que de voir l'homme faire usage de cette intelligence, dont il paroît si fier, je conviendrai qu'il est intelligent, que ses besoins développent en lui cette faculté; que la fociété des autres hommes contribue fur-tout à la cultiver. Mais dans la machine humaine & dans l'intelligence dont elle est douée. je ne vois rien qui annonce d'une façon bien précise l'intelligence infinie de l'ouwrier à qui l'on en fait honneur; je vois que cette machine admirable est sujette à se déranger; je vois que pour lors son intelligence merveilleuse est troublée, & disparoît quelquesois totalement: je conclus que l'intelligence humaine dépend d'une certaine disposition des organes matériels du corps, & que, de ce que l'homme est un être intelligent, on n'est pas plus sondé à conclure que Dieu doit être intelligent, que de ce que l'homme est matériel, on ne seroit fondé à en conclure que Dieu est matériel. L'intelligence de l'homme ne prouve pas plus l'intelligence de Dieu, que la malice de l'homme ne prouve la malice de ce Dieu dont on prétend que l'homme est l'ouvrage.

De quelque façon que la Théologie s'y prenne, Dieu sera toujours une cause contredite par ses essets, ou dont il est impossible de juger par ses œuvres. Nous verrons toujours résulter du mal, des impersections, des solies, d'une cause que l'on dit remplie de bonté, de perfections, de sagesse.

### §. 43.

Ainsi donc, direz-vous, l'homme intelligent, de même que l'univers & tout ce qu'il renferme, font les effets du hazard! non, vous répéterai-je; l'univers n'est point un effet; il est la cause de tous les effets: tous les êtres qu'il renserme font des effets nécessaires de cette cause, qui quelquesois nous montre sa façon d'agir, mais qui bien plus souvent nous dérobe sa marche. Les hommes se servent du mot hazard pour couvrir l'ignorance où ils sont des vraies causes: néanmoins, quoiqu'ils les ignorent, ces causes n'agisfent pas moins d'après des loix certaines. Il n'est point d'essets sans causes.

La nature est un mot dont nous nous servons pour désigner l'assemblage immense des êtres, des matieres diverses, des combinaisons infinies, des mouvements variés dont nos yeux sont témoins. Tous les corps, soit organises, soit non organisés, sont des résultats nécessaires de certaines causes faites pour produire nécessairement les effets que nous voyons. Rien dans la nature ne peut se faire au hazard; tout y fuit des loix fixes; ces loix ne sont que la liaison nécessaire de certains effets avec leurs causes. Un atôme de matiere ne rencontre pas fortuitement ou par bazard un autre atôme; cette rencontre est due à des loix permanentes, qui font que chaque être agit nécessairement comme il fait, & ne peut agir autrement dans des circonstances données. Parler du concours fortuit des atômes; ou attribuer quelques effets au hazard, c'est ne rien dire, sinon que l'on ignore les loix par lesquelles les corps agissent, se rencontrent, se com-

Tour se fait au hazard pour ceux qui ne connoissent point la nature, les propriétés des êtres, & les effets qui doivent nécessairement résulter du concours de certaines causes. Ce n'est point le hazard qui a placé le soleil au centre de notre système Planétaire, c'est que par son essence même la substance dont il est composé doit occuper cette place, & de-là se répandre ensuite pour vivisier

les êtres renfermés dans les planetes.

### S. 44.

Les adorateurs d'un Dieu trouvent surtout dans l'ordre de l'univers une preuve invincible de l'existence d'un être intelligent & sage qui le gouverne. Mais cet ordre n'est qu'une suite de mouvements nécessairement amenés par des causes ou des circonstances qui nous sont tantôt favorables & tantôt nuisibles à nous-mêmes: nous approuvons les unes, & nous

nous plaignons des autres.

La nature suit constamment la même marche; c'est-à dire, les mêmes causes produisent les mêmes essets, tant que leur action n'est point troublée par d'autres causes, qui forcent les premieres à produire des essets dissérents. Lorsque les causes dont nous éprouvons les essets, sont troublées dans leurs actions ou mouvements par des causes qui, pour nous être inconnues, n'en sont pas moins naturelles & nécessaires, nous demeurons stupésaits, nous crions au miracle, & nous les attribuons à une cause bien moins connue que toutes celles que nous voyons agir sous nos yeux.

L'univers est toujours dans l'ordre; il ne peut y avoir de désordre pour lui. Notre machine seule est en souffrance

# LE BON-SENS.

quand nous nous plaignons du désordre. Les corps, les causes, les êtres que ce monde renferme, agissent nécessairement de la maniere dont nous les voyons agir, foit que nous approuvions leurs effets, foit que nous les désapprouvions. Les tremblements de terre, les volcans, les inondations, les contagions, les disettes sont des effets aussi nécessaires, ou sont autant dans l'ordre de la nature, que la chûte des corps graves, que le des rivieres, que les mouvements périodiques des mers, que le soufie des vents, que les pluies fécondantes, & les effets favorables pour lesquels nous louons la providence & nous la remercions de ses bienfaits.

Etre émerveillé de voir régner un certain ordre dans le monde, c'est être surpris que les mêmes causes produisent cons-Etre chotamment les mêmes effets. qué de voir du désordre, c'est oublier que les causes, venant à changer ou à être troublées dans leurs actions; les effets ne peuvent plus être les mêmes. S'étonner à la vue d'un ordre dans la nature, c'est être étonné qu'il puisse exister quelque chose; c'est être surpris de sa propre existence. Ce qui est ordre pour un être, est désordre pour un autre. Tous les êtres mal-faisans trouvent que tout Ciij

est dans l'ordre, quand ils peuvent impunément mettre tout en désordre; ils trouvent au contraire que tout est en désordre, quand on les trouble dans l'exercice de leurs méchancetés.

### S. 45.

En supposant Dieu l'auteur & le moteur de la nature, il ne pourroit y avoir aucun désordre relativement à lui; toutes les causes qu'il auroit faites n'agiroientelles pas nécessairement d'après les propriétés, les effences & les impulsions qu'il leur auroit données? Si Dieu venoit à changer le cours ordinaire des choses, il ne seroit pas immuable. l'ordre de l'univers, dans lequel on croit voir la preuve la plus convaincante de fon existence, de son intelligence, sa puissance & de sa bonté, venoit à se démentir, on pourroit le soupçonner de ne point exister ou l'accuser du moins d'inconstance, d'impuissance, de défaut de prévoyance & de sagesse dans le premier arrangement des choses; on seroit en droit de l'accuser de méprise dans le choix des agents & des instruments qu'il fait, qu'il prépare ou qu'il met en action. Enfin si l'ordre de la nature prouvoit le pouvoir & l'intelligence, le défordre devroit prouver la foiblesse, l'inconstance,

la déraisen de la Divinité.

Vous dites que Dieu est par-tout; qu'il remplit tout de son immensité; que rien me se fait sans lui; que la matiere ne pour-toit agir sans l'avoir pour moteur. Mais, dans ce cas, vous convenez que votre Dieu est l'auteur du désordre, que c'est lui qui dérange la nature, qu'il est le Pere de la consusion, qu'il est dans l'homme, & qu'il meut l'homme au moment où il peche. Si Dieu est par-tout, il est en moi, il agit avec moi, il se trompe avec moi, il offense Dieu avec moi, il combat avec moi l'existence de Dieu. O Théologiens! vous ne vous entendez jamais quand vous parlez de Dieu!

### §. 46.

Pour être ce que nous nommons intelligent, il faut avoir des idées, des pensées, des volontés; pour avoir des idées, des pensées, des volontés, il faut avoir des organes; pour avoir des organes, il faut avoir un corps; pour agir fur des corps, il faut avoir un corps; pour éprouver le désordre il faut être capable de souffrir. D'où il suit évidemment, qu'un pur esprit ne peut-être intelligent, & ne peut-être affecté de ce qui se passe dans l'univers.

L'INTELLIGENCE divine, les idées divines, les vues divines, n'ont, ditesvous, rien de commun avec celles des hommes. A la bonne heure. Mais, dans ce cas, comment des hommes peuventils-juger, soit en bien soit en mal, de ces vues; raisonner sur ces idées; admirer cette intelligence? Ce feroit juger, admirer, adorer ce dont on ne peut soimême avoir d'idées. Adorer les yues profondes de sa sagesse Divine, n'est-ce pas adorer ce qu'on est dans l'impossibilité de juger? Admirer ces mêmes vues, n'est-ce pas admirer sans savoir pourquoi? l'admiration est toujours la fille de l'ignorance. Les hommes n'admirent & n'adorent que ce qu'ils ne comprennent pas.

# S. 47.

Toutes ces qualités qu'on donne à Dieu ne peuvent aucunement convenir à un être qui, par son essence même. est privé de toute analogie avec les êtres de l'esbece humaine? Il est vrai que l'on croit s'en tirer en exagérant les qualités humaines dont on a orné la Divinité; on les pousse jusqu'à l'infini, & dès lors on cesse de s'entendre. Que résulte-t-il de cette combinaison de l'homme avec Dieu, ou de cette Théanthropie? il n'en résulte qu'une chimere d'ont on ne peut

rien affirmer qui ne fasse aussitôt évanouir le phantôme qu'on avoit pris tant de

peine à combiner.

Le Dante, dans son chant du Paradis, raconte que la Divinité s'étoit montrée à lui sous la figure de trois cercles qui formoient une lris, dont les vives couleurs naissoient les unes des autres; mais qu'ayant voulu fixer sa lumiere éblouiffante, le Poëte ne vit plus que sa propre sigure. En adorant Dieu c'est lui-même que l'homme adore.

# §. 48.

La réflexion la plus légere ne devroitelle pas suffire pour nous prouver que Dieu ne peut avoir aucunes des qualités, des vertus ou des perfections humaines? Nos vertus & nos perfections font des suites de notre tempérament modifié. Dieu a-t-il donc un tempérament comme nous? Nos bonnes qualités sont des dispositions rélatives aux êtres avec qui nous vivons en société. Dieu, selon vous, est un être isolé; Dieu n'a point de semblable; Dieu ne vit point en société; Dieu n'a besoin de personne, il Jouit d'une félicité que rien ne peut altérer; convenez donc, d'après vos principes-même, que Dieu ne peut avoir ce que nous appellons des vertus, & que

les hommes ne peuvent être vertueux à fon égard.

# §. 49.

L'homme épris de son propre mérite s'imagine que dans la formation de l'univers ce n'est que l'espece humaine que son Dieu s'est proposé pour objet & pour fin. Sur quoi fonde-t-il cetté opinionsi flatteule? c'ett, nous dit-on, sur ce que l'homme est le seul être doué d'une intelligence qui le met à portée de connoître la Divinité & de lui rendre des hommages dignes d'elle. On nous affure Dieu n'a fait le monde que pour sa propre gloire, & que l'espèce humaine dut entrer dans son plan, afin qu'il y eût quelqu'un pou admirer ses ouvrages & & l'en glorifier. Mais d'après ces suppositions, Dieu n'a t-il pas visiblement manqué son but? 1°. L'homme, selon vousmêmes, sera toujours dans l'impossibilité la plus complette de connoître son Dieu, & dans l'ignorance la plus invincible de fon essence divine. 2°. Un être qui n'a point d'égaux ne peut être susceptible de gloire: la gloire ne peut résulter que de la comparaison de sa propre excellence avec celle des autres. 3°. Si Dieu par luimême est infiniment heureux; s'il se fuffit à lui - même, qu'a - t - il besoin des

nmages de ses soibles créatures? Dieu, nonobstant tous ses travaux, t point glorisse: au contraire, toutes Religions du moistle nous le montrent ame perpetuellement offensé; elles at toutes pour objet que de reconcilihomme pécheur, ingrat & rebelle : son Dieu courroucé.

# §. 50.

i Dieu est infini, il est encore moins pour l'homme, que l'homme pour, ourmis. Les fourmis d'un jardin raiieroient - elles' pertinemment sur le ipte du jardinier, si elles s'avisoient de cuper de ses intentions, de ses desirs, es projets? Auroient-elles rencontré e, si elles prétendoient que le Parc de sailles n'a été planté que pour elles, ue la bonté d'un Monarque fastueux eu pour objet que de les loger superient? mais, suivant la Théologie, mme est par rapport à Dieu bien au ous de ce que l'insecte le plus vil est rapport à l'homme; ainsi de l'aveu la Théologie même, la Théologie, ne fait que s'occuper des attributs & vues de la Divinité, est la plus comte des folies.

### \$. 51.

On prétend qu'en formant l'univers, Dieu n'a eu d'autre but que de rendre l'homme heureux. Mais dans un monde fait exprès pour lui, & gouverné par un Dieu tout puissant, l'homme est-il en effet bien heureux? ses jouissances sontelles dulables? ses plaisirs ne sont ils pas mêlés de peines? est-il beaucoup de gens qui soient contents de leur sort? le genre humain n'est-il pas la victime continuelle des maux physiques & moraux? cette machine humaine, que l'on nous montre comme un chef d'œuvre de l'industrie du créateur, n'a-t-elle pas mille façons de se déranger? Serions-nous émerveillés de l'adresse d'un Mécanicien qui nous feroit voir une machine compliquée prête à s'arrêter à tout moment, & qui finiroit au bout de quelque tems par se briser 'd'elle-même?

#### S. 52.

On appelle Providence le soin généreux que la divinité fait paroître en pourvoyant aux besoins, & en veillant au bonheur de ses créatures chéries. Mais, dès qu'on ouvre les yeux, on trouve que Dieune pourvoit à rien. La Providence s'endort fur la portion la plus nombreuse des ha-

bitans de ce monde; contre une très petite quantité d'hommes, que l'on suppose heureux, quelle soule immense d'infortunés gémissent sous l'oppression & languissent dans la misere! des nations entieres ne sont-elles pas forcées de s'arracher le pain de la bouche pour sournir aux extravagances de quelques sombres tyrans qui ne sont pas plus heureux que

les esclaves qu'ils écrasent?

En même tems que nos docteurs nous étalent avec emphase les bontés de la Providence, en même temps qu'ils nous exhortent à mettre en elle notre confiance, ne les voyons-nous pas s'écrier à la vue des catastrophes imprévues, que la Providence se joue des vains projets des hommes, qu'elle renverse leurs desseins, qu'elle se rit de leurs efforts; que sa profonde sagesse se plaît à dérouter les esprits des mortels? mais comment prendre confiance en une Providence maligne qui se rit, qui se joue du genre humain? Comment veut-on que j'admire la marche inconnue d'une sagesse cachée, dont la façon d'agir est inexplicable pour moi? Jugez-la par ses effets, direz-vous; c'est par là que j'en juge, & je trouve que ces effets sont tantôt utiles, & tantôt fâcheux pour moi.

On croit justifier la providence en di-

fant que dans ce monde il y a beaucoup plus de biens que de maux pour chacun des individus de l'espece humaine. En supposant que les biens, dont cette Providence nous fait jouir sont comme cent, & que les maux sont comme dix, n'en réfultera-t-il pas toujours que contre cent degrés de bonté, la Providence possede un dixieme de malignité; ce qui est incompatible avec la perfection qu'on lui

fuppose.

Tous les livres sont remplis des éloges les plus flatteurs de la Providence. dont ont vante les soins attentifs; il sembleroit que, pour vivre heureux ici bas. l'homme n'auroit besoin de rien mettre du sien. Cependant sans son travail l'homme subsisteroit à peine un jour. Pour vivre, je le vois obligé de suer, de laboureur, de chasser, de pêcher, de travailler sans relâche: sans ces causes secondes, la cause premiere, au moins dans la plûpart des contrées, ne pourvoiroit à aucuns de ses besoins. Si je porte mes regards sur toutes les parties de ce globe, je vois l'homme sauvage & l'homme civilifé dans une lutte perpétuelle avec la Providence: il est dans la nécessité de parer les coups qu'elle lui porte par les ouragans, les tempétes, les gelées, les grêles, les inondations, les

técheresses & les accidents divers qui rendent si souvent tous ses travaux inutiles. En un mot, je vois la race humaine continuellement occupée à se garantir des mauvais tours de cette Providence que l'on dit occupée du soin de son bonheur.

Un dévôt admiroit la providence divine, pour avoir sagement sait passer des rivieres par tous les endroits où les hommes ont placé de grandes villes. La sacon de raisonner de cet homme n'est-elle pas aussi sensée que celle de tant de savants qui ne cessent de nous parler de causes finales, ou qui prétendent appercevoir clairement les vues biensaisantes de Dieu dans la formation des choses.

## S. 53

Voyons-nous donc que la Providence divine se maniseste d'une saçon bien sensible dans la conservation des ouvrages admirables dont on lui sait honneur? Si c'est elle qui gouverne le monde, nous, la trouvons autant occupée à détruire qu'à former, à exterminer qu'à produire. Ne fait-elle donc pas périr à chaque instant par milliers ces mêmes hommes, à la conservation & au bien-être desquels on la suppose continuellement attentive? A tout moment elle perd de vue sa créature chérie: tantôt elle ébranle sa

demeure; tantôt elle anéantit ses me sons, tantôt elle inonde ses champs; to tôt elle les désole par une s'écheresse blante; elle arme la nature entiere con l'homme, elle arme l'homme lui-mes contre sa propre espece; elle finit co munément par le faire expirer dans douleurs. Est-ce donc là ce qu'on appe conserver l'univers?

Si l'on envisageoit sans préjugé la co duite équivoque de la Providence, re tivement à l'espece humaine, & à to les êtres sensibles, on trouveroit que bi loin de ressembler à une mere tendre soigneuse elle ressemble plutôt à ces mes dénaturées qui, oubliant sur le champ fruits infortunés de leurs amours lub ques, abandonnent leurs enfants dès qu sont nés, & qui, contentes de les avi engendrés, les exposent sans secours a caprices du sort.

Les Hottentots, en celà bien plus sag que d'autres nations qui les traitent barbares, resusent dit-on, d'adorer Die parce que s'il fait souvent du bien, il s souvent du mal. Ce raisonnement n'est-il p plus juste & plus consorme à l'expérient que celui de tant d'hommes qui s'obstine à ne voir dans leur Dieu que bonté, q sagesse, que prévoyance; & qui resuse de voir que les maux sans nombre, do ce monde est le Théatre, doivent partir de la même main qu'ils baisent avec transport.

## S. 54.

La Logique du bon-sens nous apprend que l'on ne peut & ne doit juger d'une cause que par ses effets. Une cause ne peut être réputée constamment bonne. que quand elle produit constamment des effets bons, utiles, agréables. Une cause qui produit & du bien & du mal est une cause tantôt bonne, & tantôt mauvaise. Mais la Logique de la Théologie vient dé-. truire tout celà. Selon elle, les phénomenes de la nature, ou les effets que nous voyons dans ce monde, nous prouvent l'existence d'une cause infiniment bonne. & cette cause c'est Dieu. Quoique ce monde foit rempli de maux; quoique le désordre y regne très fouvent; quoique les hommes gémissent à tout moment du fort qui les accable, nous devons être convaincus que ces effets sont dûs à une cause bienfaisante & immuable; & bien des gens le croient, ou font semblant de le croire!

Tour ce qui se passe dans le monde nous prouve de la façon la plus claire qu'il n'est point gouverné par un être intelligent. Nous ne pouvons juger de l'intelligence d'un être que par la conformité

des moyen qu'il emploie pour parvenir au but qu'il se propose. Le but de Dieu est, dit-on, le bonheur de notre espece: cependant une même nécessité regle le fort de tous les êtres sensibles, qui ne naissent que pour souffrir beaucoup, jouir peu & mourir. La coupe de l'homme est remplie de joie & d'amertume; par-tout le bien est à côté du mal; l'ordre est remplacé par le désordre; la génération est suivie de la destruction. Si vous me dites que les desseins de Dieu sont des mysteres. & que ses voies sont impossibles à déméler; je vous répondrai que, dans ce cas, il m'est impossible de juger si Dieu est intelligent.

S. 55.

Vous prétendez que Dieu est immuable! mais qu'est-ce qui produit une instabilité continuelle dans ce monde, dont vous faites son empire? Est-il un état sujet à des révolutions plus fréquentes & plus cruelles que celui de ce monarque inconnu? Comment attribuer à un Dieu immuable, assez puissant pour donner la folidité à ses ouvrages, le gouvernement d'une nature où tout est dans une vicissitude continuelle? Si je crois voir un Dieu constant dans tous les essets avantageux pour mon espece, quel Dieu puis-je voir

dans les disgraces continuelles dont mon espece est accablée? Vous me dites que ce sont nos péchés qui le forçent à punir; je vous répondrai que Dieu, selon vous-mêmes, n'est donc point immuable, puisque les péchés des hommes le forcent à changer de conduite à leur égard. Un être qui tantôt s'irrite, & tantôt s'appaise, peut-il être constamment le même?

# . . §. 56.

L'univers n'est que ce qu'il peut-être: tous les êtres sensibles y jouissent & y soussent, c'est-à-dire sont remués tantôt d'une façon agréable, & tantôt d'une facon désagréable. Ces effets sont nécessaires, ils résultent nécessairement de causes qui n'agissent que suivant leurs propriétés. Ces effets me plaisent ou me déplaisent nécessairement par une suite de ma propre nature. Cette même nature me force à éviter, à écarter & à combattre les uns, & à chercher, à désirer, à me procurer les autres. Dans un monde où tout est nécessaire, un Dieu qui ne remédie à rien, qui laisse aller les choses d'après leur cours nécessaire, est-il donc autre chose que le Destin ou la nécessité personnisiée? C'est un Dieu sourd qui ne peut rien changer à des loix générales auxquelles il est soumis lui-même. Que

m'importe l'infinie puissance d'un être qui ne veut saire que très peu de choses en ma saveur? Où est l'infinie bonté d'un être, indissérent sur mon bonheur? A quoi me sert la saveur d'un être qui, pouvant me saire un bien infini, ne m'en sait pas même un sini?

#### S- 57-

Lorsque nous demandons pourquoi sous un Dieu bon il se trouve tant de misérables? on nous console en nous difant que le monde actuel n'est qu'un pasfage, destiné à conduire l'homme à un monde plus heureux. On nous affure que la terre où nous vivons, est un séjour d'épreuve. Enfin on nous ferme la bouche en disant que Dieu n'a pu communiquer ses créatures ni l'impassibilité, ni un bonheur infini, réservés pour lui seul. Comment se contenter de ces réponses? 1°. L'existence d'une autre vie n'a pour garant que l'imagination des hommes. qui, en la supposant, n'ont fait que réaliser le desir qu'ils ont de se survivre à eux-mêmes, afin de jouir par la suite d'un bonheur plus durable & plus pur. que celui dont ils jouissent à présent. 2°. Comment concevra-t-on qu'un Dieu, qui fait tout & qui doit connoître à fond les dispositions de ses créatures, ait en-

core besoin de tant d'épreuves pour s'affurer de leurs dispositions? 3°. Suivant les calculs de nos chronologistes, la terre que nous habitons subsiste depuis six ou sept mille ans. Depuis ce tems les nations ont, sous diverses formes, éprouvé sans cesse des vicissitudes & des calamités affligeantes: l'histoire nous montre l'espece humaine tourmentée & désolée de tout tems par des tyrans, des conquérans, des héros, des guerres, des inondations, des famines, des épidémies. &c. Des épreuves si longues sont-elles. donc de la nature à nous inspirer une confiance bien grande dans les vues cachées de la Divinité? Tant de maux si constants nous donnent-ils une haute idée du sort futur que la bonté nous prépare? 4°. Si Dieu est aussi bien disposé qu'on l'assure, sans donner aux hommes un bonheur infini, n'auroit-il pu, du moins, leur communiquer le dégré de bonheur dont des êtres finis sont susceptibles ici bas? Pour être heureux avons-nous donc besoin d'un bonheur infini ou divin? Si Dieu n'a pas pu rendre les hommes plus heureux qu'ils ne sont ici bas, que deviendra l'espoir d'un Paradis, où Fon prétend que les élus jouiront à jamais d'un bonheur ineffable? Si Dieu n'a ni pu ni voulu écarter le mal de la terre

le seul séjour que nous puissions connoître, qu'elle raison aurions-nous de présumer qu'il pourra ou qu'il voudra écarter le mal d'un autre monde dont nous n'a-

vons aucune idée ?

IL y a plus de deux mille ans que, suivant Lactance, le sage Epicure a dit,, ou Dieu , veut empêcher le mal, & il ne peut y , parvenir; ou il le peut & ne le veut , pas; où il ne le veut ni ne le peut, ou il'le veut & le peut. S'il le veut fans le pouvoir, il est impuissant: S'il le peut & ne le veut pas, il auroit une malice qu'on ne doit pas lui attribuer: S'il ne le peut ni ne le veut, il seroit à la fois impuissant & malin, & par-" conséquent il ne seroit pas Dieu: S'il le veut & s'il le peut, d'où vient donc ", le mal, ou pourquoi ne l'empeche-t-il ,, pas? ,, Depuis plus de deux mille ans, les bons esprits attendent une solution raisonnable de ces difficultés, & nos docteurs nous apprennent qu'elles ne seront levées que dans la vie future.

# S. 58.

On nous parle d'une prétendue Echelle des êtres. On suppose que Dieu a partagé ses créatures en des classes différentes dans lesquelles chacune jouit du dégré de bonheur dont elles sont susceptibles. Selon

cet arrangement romanesque, depuis l'huitre jusqu'aux anges célestes, tous les êtres iouissent d'un bien-être qui leur est propre. L'expérience contredit formellement cette sublime réverie. Dans le monde où nous fommes, nous voyons tous les êtres fentans souffrir & vivre au milieu des dangers. L'homme ne peut marcher sans blesser, tourmenter, écraser une multitude d'êtres fensibles qui se rencontrent fur son chemin, tandis que lui-même à chaque pas, est exposé à une foule de maux prévus ou imprévus qui peuvent le conduire à fa déstruction. L'idée seule de la mort ne suffit-elle pas pour le troubler au sein des jouissances les plus vives ? Pendant tout le cours de sa vie, il est en butte à des peines ; il n'est pas sûr un moment de conserver son existence, à laquelle on le voit si fortement attaché, & qu'il regarde comme le plus grand présent de la Divinité.

# §. 59.

Le monde, dira-t-on, a toute la perfection dont il étoit fusceptible: par la raison même que le monde n'étoit pas le Dieu qui l'a fait, il a fallu qu'il eût & de grandes qualités & de grands désauts. Mais nous répondrons que le monde, devant nécessairement avoir de grands dé-

fauts, il eut été plus conforme à la nature d'un Dieu bon, de ne point créer un monde qu'il ne pouvoit rendre complettement heureux. Si Dieu, qui étoit, felon yous, fouverainement heureux avant le monde créé, eût continué d'être souverainement heureux sans le monde créé. que ne demeuroit-il en repos? pourquoi faut-il que l'homme souffre? pourquoir faut-il que l'homme existe? qu'importe son existence à Dieu? de rien ou de quelque chose? Si son existence ne lui est point utile ou nécessaire, que ne le laisfoit-il, dans le néant? Si son existence est nécessaire à sa gloire, il avoit donc' besoin de l'homme, il lui manquoit quelque chose avant que cet homme existat? On peut pardonner à un ouvrier maladroit de faire un ouvrage imparfait, car il faut qu'il travaille bien ou mal, fous peine de mourir de faim: cet ouvrier est excufable, mais votre Dieu ne l'est point; selon vous, il se suffit à lui même, dans ce cas, pourquoi fait-il des hommes? Il a, selon vous, tout ce qu'il faut pour rendre les hommes heureux, pourquoi donc ne le fait-il pas ? Concluez que votre Dieu a plus de malice que de bonté; à moins que vous ne confentiez à dire que Dieu a été nécessité de faire ce qu'il a fait, sans pouvoir le faire autrement:

cependant vous affurez que votre Dieu est libre: vous dites aussi qu'il est immuable, quoique commençant dans le tems, & cessant dans le tems, d'exercer sa puissance, ainsi que tous les êtres inconstants de ce monde. O Théologiens! vous avez sait des vains efforts pour affranchir votre Dieu de tous les désauts de l'homme, il est toujours resté à ce Dieu si parsait, un bout de l'oreille humaine.

#### S. 60.

"Dieu n'est - il pas le maître de ses ngraces? N'est il pas en droit de disponsfer de son bien? Ne peut-il pas le re-" prendre? Il n'appartient point à sa créanture de lui demander railon de sa con-"duite; il peut disposer à son gré des " ouvrages de ses mains; souverain absolu " des mortels il distribue le bonheur ou "le malheur suivant son bon plaisir." Voilà les folutions que les Théologiens nous donnent pour nous consoler des maux que Dieu nous fait. Nous leur dirons qu'un Dieu, qui seroit infiniment bon, ne seroit point le mastre de ses graæs, mais seroit par sa nature même obligé de les répandre sur ses créatures : nous leur dirons qu'un être vraiment bienfaisant, ne se croit pas en droit de s'abstenir de faire du bien: nous leur dirons qu'un être vraiment généreux, ne reprend pas ce qu'il a donné, & que tout homme qui le fait, dispense de la reconnoissance & n'est pas en droit de se plain-

dre d'avoir fait des ingrats.

COMMENT concilier la conduite arbitraire & bizarre que les Théologiens prêtent à Dieu, avec la Religion qui suppose un pacte ou des engagements réciproques entre ce Dieu & les hommes? Si Dieu ne doit rien à ses créatures, cellesci de leur côté ne peuvent rien devoir à leur Dieu. Toute Religion est fondée sur le bonheur que les hommes se croient en droit d'attendre de la Divinité qui est supposée leur dire aimez-moi; adorez moi; obéissez-moi, eg je vous rendrai heureux. Les hommes de leur côté lui disent, rendez-nous heureux, soyez fidelle à vos promesses, Es nous vous aimerons, nous adorerons, nous obeirons à vos loix. négligeant le bonheur de ses créatures, en distribuant ses faveurs & ses graces fuivant sa fantaisse, en reprenant ses dons, Dieu ne rompt - il pas le pacte qui fert de base à toute Religion?

Cicéron a dit avec raison, que si Dieu ne se rend pas agréable à l'homme, il ne peut être son Dieu. (4). La bonté constitue

<sup>(4)</sup> Nist Deus homini placuerit, Deus non erit-

la Divinité: cette bonté ne peut se manifester à l'homme que par les biens qu'il éprouve; dès qu'il est malheureux, cette bonté disparoit, & fait disparoître en même tems la Divinité. Une bonté infinie ne peut être ni limitée, ni partiale, ni exclusive. Si Dieu est infiniment bon, il doit le bonheur à toutes ses créatures; un seul être malheureux luffiroit pour anéantir une bonté fans bornes. Sous un Dieu infiniment bon & puissant, est-il possible de concevoir qu'un feul homme puisse souffrir? un animal, un ciron qui souffrent, sournisfent des arguments invincibles contre la Providence divine & ses bontés infinies.

## §. 61.

Suivant les Théologiens, les afflictions & les maux de cette vie sont des châtiments que les hommes coupables s'attirent de la part de la Divinité. Mais pourquoi les hommes sont ils coupables? Si Dieu est tout puissant lui en coûte-t-il plus de dire, que tout en ce monde demeure dans l'ordre, que tous mes sujets soient bons, innocents, fortunés, que de dire, que tout existe? Etoit-il plus difficile à ce Dieu de bien faire son ouvrage, que de le faire si mal? Y avoit-il plus

loin de la non - existence des êtres à leur existence sage & heureuse, que de leur non-existence à leur existence insensée & misérable?

La Religion nous parle d'un enfer, c'est-à-dire d'un séjour affreux où, nonobstant sa bonté, Dieu réserve des tourmens infinis au plus grand nombre des hommes., Ainsi après avoir rendu les mortels très malheureux en ce monde, la Religion leur fait entrevoir que Dieu pourra bien les rendre encore plus malheureux dans un autre! On s'en tire en disant que pour lors la bonté de Dieu fera place à sa justice. Mais une bonté qui fait place à la cruauté la plus terrible, n'est pas une bonté infinie. D'ailleurs un Dieu qui, après avoir été infiniment bon, devient infiniment méchant, peut-il être regardé comme un être immuable? Un Dieu rempli d'une fureur implacable, est-il un Dieu dans lequel on puisse retrouver l'ombre de la clémence ou de la bonté?

## §. 62.

La justice divine, telle que nos Docteurs la peignent, est sans doute une qualité bien propre à nous faire chérir la Divinité! d'après les notions de la Théologie moderne, il paroît évident

que Dieu n'a créé le plus grand nombre des hommes, que dans la vue de les mettre à portée d'encouris des supplices éter-N'eut - il donc pas été plus conforme à la bonté, à la raison, à l'équité de ne créer que des pierres ou des plantes, & de ne point creer des êtres sensibles, que de former des hommes, dont la conduite, en ce monde, pouvoit leur attirer, dans l'autre, des châtiments sans fin? Un Dieu assez perfide & malin pour créer un seul homme. & pour le laisser ensuite exposé au péril de se daniner, ne peut pas être regardé comme un être parfait, mais comme un monstre de déraison, d'injustice, de malice & d'atrocité. Bien loin de compoier un Dieu parfait, les Théologiens n'ont formé que le plus imparfait des êtres.

Suivant les notions Théologiques Dieu ressembleroit à un tyran qui, ayant fait crever les yeux au plus grand nombre de ses esclaves, les rensermeroit dans un cachot où, pour se donner du passe tems, il observeroit incognito leur conduite par une trappe, afin d'avoir occasion de punir cruellement tous ceux qui, en marchant, se seroient heurtés les uns les autres, mais qui récompenseroit magnifiquement le petit nombre de ceux à qui il auroit laissé la vue, pour avoir eu

l'adresse d'éviter la rencontre de leurs camarades. Telles sont les idées que le dogme de la prédessination gratuite nous donne de la Divinité!

Quoique les hommes se tuent de nous répéter que leur Dieu est infiniment bon, il est évident qu'au sond ils n'en peuvent rien croire. Comment aimer ce qu'on ne connoît pas? Comment aimer un être dont l'idée n'est propre qu'à jetter dans l'inquiétude & le trouble? Comment aimer un être que tout ce qu'on en dit, conspire à rendre souverainement haissable?

#### S. 63.

Bien des gens nous font une distinction subtile entre la Religion véritable & la supersition; ils nous disent que celle-c n'est qu'une crainte lâche & déréglée de la Divinité. Que l'homme vraiment Religieux a de la confiance en son Dieu & l'aime sincérement, au lieu que le su perstitieux ne voit en lui qu'un ennemi n'a nulle confiance en lui, & se le représente comme un tyran ombrageux, cruel avare de ses biensaits, prodigue de se châtiments. Mais au sond toute Religion ne nous donne-t-elle pas ces même idées de Dieu? En même tems que l'or nous dit que Dieu est infiniment bon, n

nous répete-t-on pas fans cesse qu'il s'irrite très aisément, qu'il n'accorde ses graces qu'à peu de gens, qu'il châtie avec fureur ceux à qui il ne lui a pas plû de les accorder?

# §. 64.

Si l'on prend ses idées de Dieu dans la nature des choses, où nous trouvons un mêlange & de biens & de maux; ce Dieu. d'après le bien & le mal que nous éprouverons, doit naturellement nous paroître capricieux, inconstant, tantôt bon, tantôt méchant, & par là même, au lieu d'exciter notre amour, il doit faire naître la défiance, la crainte, l'incertitude dans nos cœurs. Il n'y a donc point de difrence réelle entre la Religion naturelle & la fuperstition la plus sombre & la plus servile. Si le Théiste ne voit Dieu que du beau côté, le superstitieux l'envisage du côté le plus hideux. La folie de l'un est gaie, la folie de l'autre est lugubre, mais tous deux sont également en délire.

#### S. 65.

Si je puise mes idées de Dieu dans la Théologie, Dieu ne se montre à moi que sous les traits les plus propres à repousser l'amour. Les dévots, qui nous disent qu'ils aiment sincérement leur Dieu, sont ou des

menteurs ou des foux qui ne voient leur Dieu que de profil. Il est impossible d'aimer un être, dont l'idée n'est propre qu'à exciter la terreur, dont les jugements sont frémir. Comment envisager sans allarmes un Dieu que l'on suppose assez barbare

pour pouvoir nous damner?

Qu'on ne nous parle point d'une crainte fliale, ou d'une crainte respectueuse & mêlée d'amour, que les hommes doivent avoir pour leur Dieu. Un fils ne peut aucunement aimer son pere, quand il le sait assez cruel pour lui infliger des tourmens recherchés, afin de le punir des moindres sautes qu'il pourroit avoir commiss. Nul homme sur la terre ne peut avoir la moindre étincelle d'amour pour un Dieu qui réserve des châtiments, infinis pour la durée & la violence, aux quatre-vingt dixneus centiemes de ses enfants.

## S. 66.

Les inventeurs du dogme de l'éternité des peines de l'enfer, ont fait du Dieu, qu'ils disent si bon, le plus détestable des êtres. La cruauté dans les hommes, est le dernier terme de la méchanceté; il n'est point d'ame sensible qui ne soit émue crevoltée au récit seul des tourmens qu'éprouve le plus grand des malsaiteurs; mais la cruauté est encore bien plus capable d'indigner.

d'indigner, quand on la juge gratuite ou dépourvue de motifs. Les tyrans les plus sanguinaires, les Caligulas, les Nérons, les Domitiens avoient au moins des motifs quelconques pour tourmenter leurs victimes, & pour infulter à leurs fouffrances; ces motifs étoient, ou leur propre fûreté, ou la fureur de la vengeance, ou le dessein d'épouvanter par des exemples terribles, ou, peut-être, la vanité de faire parade de, leur puissance & le desir de satisfaire une curiosité barbare. Un Dieu peut-il avoir aucuns de ces motifs? En tourmentant les victimes desa colere, il puniroit des êtres qui n'ont pu réellement ni mettre en danger son pouvoir inébranlable, ni troubler sa félicité que rien ne peut altérer. D'un autre côté les supplices de l'autre vie seroient inutiles aux vivants; qui n'en peuvent être les témoins. Ces supplices seroient inutiles aux damnés, puisqu'en enser on ne se convertit plus, & que le tems des miséricordes est passé. D'où il suit que Dieu dans l'exercice de sa yengeance éternelle n'auroit d'autre but que de s'amuser & d'insulter à la foiblesse de ses créatures.

J'EN appelle au genre humain entier. Estil dans la nature un homme qui se sente assez cruel, pour vouloir de sang froid tourmenter, je ne dis pas son semblable, mais un être sensible quelconque, sans émosument, sans profit, sans curiosité, sans avoir rien à craindre? Concluez donc, ô Théologiens! que, selon vos principes mêmes, votre Dieu est infiniment plus méchant que le plus méchant des hommes.

Vous me direz, peut-être, que des offenses infinies méritent des châtiments infinis : & moi je vous dirai que l'on n'offense point un Dieu dont le bonheur est infini. Je vous dirai de plus que les offenses des êtres finis ne peuvent être infinies. Je vous dirai qu'un Dieu qui ne veut pas qu'on l'offense, ne peut pas consentir à faire durer les offenses de ses créatures pendant l'éternité. Je vous dirai qu'un Dieu infiniment bon ne peut pas être infiniment cruel, ni accorder à ses créatures une durée infinie, uniquement, pour se donner le plaisir de les tourmenter sans fin.

It n'y a que la barbarie la plus sauvage; il n'y a que la plus insigne fourberie; il n'y a que l'ambition la plus aveugle qui aient pu faire imaginer le dogme de l'éternité des peines. S'il existoit un Dieu que l'on put offenser ou blasphémer, il n'y auroit pas sur la terre de plus grands blasphémateurs que ceux qui osent dire que ce Dieu est un tyran assez pervers, pour se complaire pendant l'éternité aux tourments in utiles de ses soibles créatures.

# §. 67.

Prétendre que Dieu peut s'offenser des actions des hommes, c'est anéantir toutes les idées que l'on s'efforce d'ailleurs de nous donner de cet être. Dire que l'homme peut troubler l'ordre de l'univers, qu'il peut allumer la foudre dans la main de fon Dieu; qu'il peut dérouter ses projets, c'est dire que l'homme est plus fort que son Dieu, qu'il est l'arbitre de sa volonté, qu'il dépend de lui d'altérer sa bonté & de la changer en cruauté. La Théologie ne fait sans cesse que détruire d'une main ce qu'elle bâtit de l'autre! Si toute Religion est fondée sur un Dieu qui s'irrite & qui s'appaise, toute Religion est fondée fur une contradiction palpable.

Toutes les Religions s'accordent à nous exalter la fagesse & la puissance infinies de la Divinité, mais dès qu'elles nous exposent sa conduite, nous n'y trouvons qu'imprudence, que défaut de prévoyance, que soiblesse & folie. Dieu, dit-on, a créé le monde pour lui-même, & jusqu'ici jamais il n'a pu parvenir à s'y faire convenablement honorer. Dieu a créé les hommes afin d'avoir dans ses états des sujets qui lui rendissent leurs hommages, & nous voyons sans cesse les hommes révol-

tés contre lui!

§. 68.

On ne cesse de nous vanter les perse tions divines, & dès que nous en demaridons les preuves, on nous montre ses ouvrages dans lesquels on affure que ces perfections sont écrites en caracteres ineffaça-Tous ces ouvrages sont pourtant imparfaits & périssables; l'homme, que l'on ne cesse de regarder comme le chef d'œuvre, comme l'ouvrage le plus merveilleux de la Divinité, est rempli d'ir11perfections qui le rendent désagréable aux yeux de l'ouvrier tout puissant qui l'a formé; cet ouvrage surprenant devie nt fouvent si révoltant & si odieux pour son auteur, qu'il se trouve obligé de le jetter au feu. Mais si l'ouvrage le plus rare de la Divinité est imparfait, par où pourrior 🗲 nous juger des perfections divines? Un ouvrage dont l'auteur est lui-même si peu content peut-il nous faire admirer l'habileté de son ouvrier? L'homme physique est sujet à mille infirmités, à des maux fans nombre, à la mort. L'homme moral est rempli de défauts, & cependant O! se tue de nous dire qu'il est le plus bel ouvrage du plus parfait des êtres!

§. 69.

En créant des êtres plus parfaits que

les hommes, il paroît que Dieu n'a jadis pas mieux réussi, ni donné des preuves plus fortes de sa perfection. Ne voyonsnous pas dans plusieurs Religions que des anges, des esprits purs, se sont révoltés contre leur maître, & même ent prétendu le chasser de son Trône? Dieu s'est proposé le bonheur & des anges & des hommes, & jamais il n'a pu parvenir à rendre heureux ni les anges ni les hommes: l'orgueil, la malice, les péchés, les imperfections des créatures se sont toujours opposés aux volontés du créateur parsait.

#### §. 70.

Toute Religion est visiblement sondée sur le principe que Dieu propose de l'homme dispose. Toutes les Théologies du monde nous montrent un combat inégal entre la Divinité d'une part & ses créatures de l'autre. Dieu ne s'en tire jamais à son honneur; malgré toute sa puissance il ne peut venir à bout de rendre les ouvrages de ses mains tels qu'il voudroit qu'ils sussent. Pour comble d'absurdité, il est une Religion qui prétend que Dieu lui-même est mort pour réparer la race humaine, & malgré cette mort les hommes ne sont rien moins que ce que Dieu désireroit!

## S. 71.

Rien de plus extravagant que le rôle, qu'en tout pays, le Théologie fait jouer à la Divinité; si la chose étoit réelle, on seroit forcé de voir en elle le plus capricieux & le plus insensé des êtres. On feroit obligé de croire que Dieu n'a fait le monde que pour être le théâtre de ses guerres déshonorantes avec ses créatures; qu'il n'a créé des anges, des hommes, des démons, des esprits malins que pour se faire des adversaires contre lesquels il pût exercer son pouvoir. Il les rend libres de l'offenser, assez malins pour dérouter ses projets, assez opiniàtres pour ne jamais se rendre; le tout pour avoir le plaisir de se fâcher, de s'appaiser, de se réconcilier & de réparer le désordre qu'ils ont fait. En formant tout d'un coup ses créatures telles qu'elles devoient être pour lui plaire, que de peines la Divinité ne se seroit-elle pas épargnées! ou du moins que d'embarras n'eût-elle pas fauvés à ses Théologiens!

Suivant tous les systèmes religieux de la terre, Dieu ne semble occupé qu'à se faire du mal à lui-même: il en use comme ces charlatans qui se sont de grandes blessures, pour avoir occasion de montrer au public la bonté de leur onguent. Nous ne voyons pourtant pas que jusqu'i-ci la Divinité ait encore pu se guérir radicalement du mal qu'elle se fait faire par les hommes.

# **§.** 72.

Dieu est l'auteur de tout : cependant on nous assure que le mal ne vient point de Dieu. D'où vient-il donc? des hommes. Mais qui a fait les hommes? c'est Dieu. C'est donc de Dieu que vient le mal. S'il n'eût pas fait les hommes tels qu'ils font, le mal moral ou le péché n'existeroit pas dans le monde. C'est donc à Dieu qu'il faut s'en prendre de ce que l'homme est si pervers. Si l'homme a le pouvoir de mal faire ou d'offenser Dieu, nous sommes forcés d'en conclure que Dieu veut être offensé; que Dieu, qui a fait l'homme, a résolu que le mal se fit par l'homme; sans celà l'homme seroit un effet contraire à la cause de laquelle il tient son être.

# **§.** 7,3.

L'on attribue à Dieu la faculté de prévoir, on de savoir d'avance, tout de qui doit arriver dans le monde; mais cette prescience ne peut gueres tourner à sa gloire ni le mettre à couvert des repro-

ches que les hommes pourroient légitimement lui faire. Si Dieu a la prescience= de l'avenir, n'a-t-il pas dû prévoir la chûte de ses créatures qu'il avoit destinées au bonheur? S'il a résolu dans ses décrets de permettre cette chûte, c'est sans doute parce qu'il a voulu que cette chûte. eût lieu, sans celà cette chûte ne seroit point arrivée. Si la prescience divine des péchés de ses créatures avoit été nécesfaire ou forcée, on pourroit supposer que Dieu a été contraint par sa justice de punir les coupables: mais Dieu, jouisfant de la faculté de tout prévoir, & de la puissance de tout prédéterminer, ne dépendoit-il pas de lui de ne pas s'imposer à lui-même des loix cruelles, ou du moins ne pouvoit-il pas se dispenser de créer des êtres qu'il pouvoit être dans le cas de punir & de rendre malheureux par un décret subséquent? Qu'importe que Dieu ait destiné les hommes au bonheur ou au malheur par un décret antérieur, effet de sa prescience, ou par un décret postérieur, effet de sa justice? L'arrangement de ses décrets change-t-il quelque chose au sort des malheureux? Ne seront-ils pas également en droit de fe plaindre d'un Dieu qui pouvant les laisser dans le néant, les en a pourtant tirés, quoiqu'il prévît très bien que sa

justice le forceroit tôt ou tard à les Punir?

# **§.** 74

L'HOMME, dites-vous, en fortant des , mains de Dieu étoit pur, innocent & , bon, mais sa nature s'est corrompue , en punition du péché. " Si l'homme a pu pécher, même au fortir des mains de Dieu , sa nature n'étoit donc pas parfaite? Pourquoi Dieu a-t-il permis qu'il péchat & que sa nature se corrompit? Pourquoi Dieu l'a-t-il laissé séduire, fachant bien qu'il seroit trop foible pour résister au. tantateur? Pourquoi Dieu a-t-il créé un Satan, un esprit malin, un tentateur? Pourquoi Dieu, qui vouloit tant de bien au genre humain, n'a-t-il pas anéanti une fois pour toutes tant de mauvais génies que leur nature rend ennemis de notre bonheur? On plutôt, pourquoi Dieu a-t-il créé des mauvais génies, dont il devoit prévoir les victoires & les influences terribles sur toute la race humaine? Enfin par quelle fatalité dans toutes les Religions du monde le mauvais principe a-t-il un avantage si marqué sur le bon principe, ou sur la Divinité?

S. 75.

On raconte un trait de simplicité qui

fait honneur au bon cœur d'un Moine Ce bon homme, prechant un un jour, se crut obligé d'annoncer à son auditoire que, graces au ciel, à force dy rêver, il avoit enfin découvert un moyen fûr de rendre tous les hommes heureux. " " Le Diable, disoit-il, ne tente les hommes que pour avoir en enfer des compagnons de son malheur, adressonsnous donc au pape, qui possede les clefs & du paradis & de l'enfer; engageons-le à prier Dieu à la tête de toute l'église, de vouloir bien se réconcilier avec le Diable, le reprendre en faveur, le rétablir dans son premier rang, ce qui ne peut manquer , de mettre fin à ses projets sinistres con-" tre le genre humain " Le bon moine ne voyoit, peut-être pas, que le Diable est pour le moins aussi utile que Dieu aux ministres de la Religion; ceux-ci se trouvent trop bien de leurs brouilleries, pour fe prêter à un accommodement entre deux ennemis, sur les combats desquels leur existence & leurs revenus sont fondés. Si les hommes cessoient d'être tentés & de pécher, le ministere des prêtres leur deviendroit inutile. Le Manichéisme est évidemment le pivôt de toutes les religions: mais, par malheur, le diable, inventé pour justifier la Divinité du foupcéleste adversaire.

# \$ 76.

La nature de l'homme a dû, dit-on, nécessairement se corrompre, Dieu n'a pu lui communiquer l'impeccabilité qui est une portion inaliénable de la perfection divine. Mais si Dieu n'a pu rendre l'homme impeccable, pourquoi s'est-il donné la peine de créer l'homme, dont la nature devoit nécessairement se corrompre, & qui, conséquemment, devoit nécessairement offenser Dieu? D'un autre coté, si Dieu lui-même n'a pu rendre la nature humaine impeccable, de quel droit punit-il les hommes de n'être point impeccables? Ce ne peut être que par le droit du plus fort; mais le droit du plus fort s'appelle violence, & la violence ne peut. Convenir au plus juste des êtres Dieu leroit souverainement injuste, s'il punissoit les hommes de n'avoir point en partage les perfections divines, ou pour ne pouvoir pas être des Dieux comme lui.

Dreu n'auroit-il pas pu du moins communiquer à tous les hommes la forte de perfection, dont leur nature est susceptible? Si quelques hommes sont bons, ou se rendent agréables à leur Dieu,

pourquoi ce Dieu n'a-t-il pas fait la même grace, ou donné les mêmes dispositions à tous les êtres de notre espece? Pourquoi le nombre des méchants excede-t-il si fort le nombre des gens de bien? Pourquoi, contre un ami, Dieu trouve-t-il dix mille ennemis dans un monde, qu'il ne tenoit qu'à lui de peupler d'honnêtes gens? S'il est vrai que dans le ciel Dieu ait le projet de se former une cour de faints, d'élus ou d'hommes qui auront vécu sur la terre conformément à ses vues, n'eut-il pas eu une cour plus nombreuse, plus brillante, plus honorable pour lui, s'il l'eût composée de tous les hommes à qui, en les créant, il pouvoit accorder le degré de bonté nécesfaire gour parvenir au bonheur éternel? Enfin n'étoit-il pas plus court de ne point tirer l'homme du néant, que de le créer pour en faire un être plein de défauts, rebel à son créateur, perpétuellement expose à se perdre lui-même par un abus fatal de sa liberté?

Au lieu de créer des hommes, un Dieu parfait n'auroit dû créer que des anges bien dociles & foumis. Les anges, dit-on, font libres, quelques-uns d'entre eux ont péché: mais au moins tous n'ont pas péché; tous n'ont point abusé de leur liberté pour se révolter contre

Teur maître. Dieu n'auroit-il pas pu ne créer que des anges de la bonne espece? Si Dieu a créé des anges qui n'ont pas péché, ne pouvoit-il pas créer des hommes impeccables, ou qui jamais n'abusas-fent de leur liberté pour mal faire? Si les élus sont incapables de pécher dans le ciel, Dieu n'auroit-il pas pu faire des hommes impeccables sur la terre?

## S. 77.

On ne manque pas de nous dire que l'enorme distance qui sépare Dieu & les hommes, fait que nécessairement la conduite de ce Dieu est un mystere pour nous, & que nous ne pouvons avoir le droit d'interroger notre maître. Cette réponse est-elle donc satisfaisante? Puisqu'il s'agit, selon vous, de mon bonheur éternel, ne suis-je donc pas en droit d'examiner la conduite de Dieu lui-même, Ce n'est qu'en vue du bonheur que les hommes en esperent, qu'ils sont soumis à l'empire d'un Dieu. Un despote à qui les hommes ne se soumettroient que par la crainte, un maître que l'on ne peut interroger, un fouverain totalement inaccessible, ne peut mériter les hommages des êtres intelligents. Si la conduite de Dieu est un mystere pour moi, elle n'est point faite pour moi. L'homme ne peut

ni adorer, ni admirer, ni respecter, ni imiter une conduite, dans laquelle tout est impossible à concevoir, ou dont il ne peut souvent se faire que des idées révoltantes. A moins qu'on ne prétende qu'il faut adorer toutes les choses que l'on est forcé d'ignorer, & que tout ce qu'on n'entend pas devient dès lors admirable.

Pretres! vous nous criez sans cesse que les desseins de Dieu sont impénétrables; que ses voies ne sont pas nos voies; que ses pensées ne sons pas nos pensées; que c'est une folie de se plaindre de son administration, dont les motifs & les ressorts nous font entierement inconnus: qu'il y a de la témérité à taxer ses jugements d'être injustes, parce qu'ils sont incompréhensibles pour nous. Mais ne voyezvous pas qu'en parlant sur ce ton, vous détruisez de vos propres mains tous vos profonds systèmes qui n'ont pour but que de nous expliquer les voies de la Divinité, que vous dites impénetrables? Ces jugemens, ces voies & ces desseins, les avez-vous donc pénétrés? Vous n'osez pas le dire, & quoique vous en raisonniez fans fin, vous ne les comprenez pas plus que nous. Si par hazard vous connoissez le plan de Dieu que vous nous faites admirer, tandis que bien des gens

le trouvent si peu digne d'un être juste. bon, intelligent, raisonnable; ne dites plus que ce plan est impénétrable. Si vous l'ignorez comme nous, ayez quelque indulgence pour ceux qui confessent ingénûment qu'ils n'y comprennent rien, ou qu'ils n'y voient rien de divin. Cessez de perfécuter pour des opinions, auxquelles vous n'entendez rien vous-mêmes; cessez de vous déchirer les uns les autres pour des rêves & des conjectures. que tout semble contredire. Parlez-nous de choses intelligibles & vraiment utiles pour l'homme, & ne nous parlez plus des voies impénétrables d'un Dieu, sur lesquelles vous ne faites que balbutier & yous contredire.

S

En nous parlant sans cesse des prosondeurs immenses de la sagesse Divine; en nous désendant de sonder des absmes; en nous disant qu'il y a de l'insolence à citer Dieu au tribunal de notre chétive raison; en nous faisant un crime de juger notre maître, les Théologiens ne nous apprennent rien, que l'embarras où ils setrouvent, quand il s'agit de rendre compte de la conduite d'un Dieu, qu'ils ne trouvent merveilleuse, que parce qu'ils sont dans l'impossibilité totale d'y rien comprendre eux-mêmes.

## S. 78.

Le mal physique passe communément pour être la punition du péché. Les calamités, les maladies, les famines, les guerres, les tremblemens de terre sont des movens dont Dieu se sert pour châ-Ainsi'l'on ne tier les hommes pervers. fait pas difficulté d'attribuer ces maux, à la sévérité d'un Dieu juste & bon. Cependant ne voyons-nous pas ces fléaux tomber indistinctement sur les bons & fur les méchants, sur les impies & sur les dévots, sur les innocens & sur les Comment veut-on coupables? faire admirer dans ce procédé la justice & la bonté d'un être, dont l'idée paroît si consolante à tant de malheureux? Il faut sans doute que ces malheureux aient le cerveau troublé par leurs infortunes, puisqu'ils oublient que leur Dieu est l'arbitre des choses, le dispensateur unique des événemens de ce monde; dans ce cas ne seroit-ce pas à lui qu'ils devroient s'en prendre des maux, dont ils voudroient se consoler entre ses bras? Pere infortuné! tu te consoles dans le sein de la Providence de la perte d'un enfant chéri, ou d'une épouse qui faisoit ton bonheur! hélas! ne vois-tu pas que ton Dieu les les a tués? Ton Dieu t'a rendu misérable, & tu veux que ton Dieu te console des

coups affreux qu'il t'a portés?

Les notions fantasques ou surnaturelles' de la Théologie ont réussi tellement à renverser dans l'esprit humain les idées les plus simples, les plus claires, les plus naturelles; que les dévots, incapables d'accuser Dieu de malice s'accoutument à regarder les plus triftes coups du fort comme des preuves indubitables de la bonté céleste. Sont-ils dans l'affliction? on leur ordonne de croire que Dieu les aime, que Dieu les visite, que Dieu veut les éprouver. Ainsi la Religion est parvenue à changer le mal en bien! un profane disoit avec raison. Si le bon Diese traite ainsi ceux qu'il aime, je le prie très instamment de ne point songer à moi.

IL a fallu que les hommes eussent pris des notions bien sinistres & bien cruelles de leur Dieu, qu'ils disent si bon, pour se persuader que les calamités les plus affreuses & les afflictions les plus cuisantes sont des signes de sa faveur! un génie malfaisant, un démon seroit-il donc plus ingénieux à tourmenter ses ennemis, que ne l'est quelquesois le Dieu de la bonté, si souvent occupé à faire sentir ses rigueurs.

à ses plus chers amis?

## §. 79.

Que dirions - nous d'un pere qu'on nous assureroit veiller sans relache à la conservation & au bien - être de ses enfants foibles & fans prévoyance, & qui pourtant leur laisseroit la liberté d'errer à l'aventure au milieu des rochers, des précipices & des eaux; qui ne les empêcheroit que rarement de fuivre leurs appétits désordonnés; qui leur permettroit de manier, sans précaution, des armes meurtrieres, au risque de s'en blesser griévement? Que penserions-nous de ce même pere si, au lieu de s'en prendre à lui-même du mal qui feroit arrivé à ses pauvres enfants, il les punissoit de leurs écarts, de la sacon la plus cruelle? Nous dirions, avec raison, que ce pere est un fou qui joint l'injustice à la fottife.

Un Dieu qui punit les fautes qu'il auroit pu empécher est un être qui manque & de sagesse, & de bonté, & d'équité, Un Dieu prévoyant préviendroit le mal, &, par là même, se verroit dispensé de le punir. Un Dieu bon ne puniroit pas des soiblesses qu'il sçauroit inhérentes à la nature humaine. Un Dieu juste, s'il a fait l'homme, ne puniroit pas l'homme de ne l'avoir pas fait assez fort

pour résister à ses desirs. Punir la foiblesse, c'est la plus injuste des tyrannies. N'est-ce pas calomnier un Dieu juste, que de dire qu'il punit les hommes de leurs fautes, même dans la vie présente? Comment puniroit-il des êtres qu'il ne tiendroit qu'à lui de corriger, & qui, tant qu'ils n'ont pas reçu la grace, ne peuvent

agir autrement qu'ils ne font.

Sulvant les principes des Théologiens eux-mêmes, l'homme, dans fon' état actuel de corruption, ne peut faire que du mal, puisque fans la grace divine il n'a jamais la force de faire le bien : or si la nature de l'homme, abandonné à elle-même, ou destituée des fecours divins le détermine nécessairement au mal, ou le rend incapable de faire le bien, que devient le libre arbitre de Phonime? D'après de tels principes. Phomme ne peut ni mériter ni démériter : en récompensant l'homme du bien qu'il fait, Dieu ne feroit que se récompenser lui-même; en punissant l'homme du mal qu'il fait, Dieu le puniroit de ne lui avoir pas donné la grace, fans laquelle il étoit dans l'impossibilité de mieux faire,

# \$. 80.

Les Théologiens nous disent & nous répetent que l'homme est libre, tandis que F ii tous leurs principes conspirent à détruire la liberté de l'homme. En voulant justifier la Divinité, ils l'accusent réellement de la plus noire des injustices. Ils supposent que sans la grace l'homme est nécessité à mal faire, & ils assurent que Dieu le punira pour ne lui avoir point donné

la grace de faire le bien!

Pour peu qu'on réfléchisse, on sera force de reconnoître que l'homme est nécessité dans toutes ses actions & que son libre arbitre est une chimere, même dans le système des Théologiens. Dépend-il de l'homme de naître ou de ne pas naître de tels ou de tels parents? Dépend-il de l'homme de prendre ou de ne pas prendre les opinions de ses parents & de ses instituteurs? Si j'étois né de parents idolâtres ou mahométans, eut-il dépendu de moi de devenir Chrétien? Cependant de graves Docteurs nous assurent qu'un Dieu juste damnera sans pitié tous ceux à qui il n'aura pas fait la grace de connoître la Religion des Chrétiens!

La naissance de l'homme ne dépend aucunement de son choix; on ne lui a pas demandé s'il vouloit venir, ou ne pas venir au monde. La nature ne l'a pas consulté sur le pays & les parents qu'elle lui a donnés. Ses idées acquises, ses opinions, ses notions, vraies ou fausses,

sont des fruits nécessaires de l'éducation qu'il a reçue, & dont il n'a point été le maître. Ses passions & ses desirs sont des fuites nécessaires du tempérament que la nature lui a donné, & des idées qui lui ont été inspirées. Durant tout le cours de sa vie. ses volontés & ses actions font déterminées par ses liaisons, ses habitudes, ses affaires, ses plaisirs, ses conversations, les pensées qui se présentent involontairement à lui, en un mot, par une foule d'événemens & d'accidens qui sont hors de son pouvoir. Incapable de prévoir l'avenir, il ne sçait ni ce qu'il voudra, ni ce qu'il fera dans l'instant qui doit suivre immédiatement l'instant où il se trouve. L'homme arrive à sa fin sans que, depuis le moment de sa naissance, jusqu'à celui de sa mort, il ait été libre un instant.

L'homme, direz-vous, veut, délibere, choisit, se détermine, & vous en conclurez que ses actions sont libres? Il est vrai que l'homme veut, mais il n'est pas maître de sa volonté ou de ses desirs; il ne peut desirer & vouloir que ce qu'il juge avantageux pour lui-même; il ne peut pas aimer la douleur, ni détester le plaisir. L'homme, dira-t-on, présere quelquesois la douleur au plaisir; mais alors il présere une douleur passagere dans la F iii

vue de se procurer un plaisir plus grand ou plus durable. Dans ce cas, l'idée d'un plus grand bien le détermine nécessairement à se priver d'un bien moins considérable.

Ce n'est pas l'amant qui donne à sa maitresse les traits dont il est enchanté; il n'est donc pas le maître d'aimer ou de ne pas aimer l'objet de sa tendresse; il n'est pas le maître de l'imagination ou du tempérament qui le dominent. D'où il suit évidemment, que l'homme n'est pas le maître des volontés & des desirs qui s'élevent dans fon ame, indépendamment de lui. Mais l'homme, direz-vous, peut résister à ses desirs; donc il est libre. L'homme résiste à ses desirs, lorsque les motifs qui le détournent d'un objet, sont plus forts que ceux qui le poussent vers cet objet; mais alors sa résistance est nécessaire. Un homme qui craint plus le déshonneur ou le supplice, qu'il n'a d'amour pour l'argent, résiste nécessairement au desir de s'emparer de l'argent d'un autre.

Ne fomme-nous pas libres, lorsque nous délibérons? mais est-on le maître de favoir ou de ne pas savoir; d'être incertain ou assuré? La délibération est un effet nécessaire de l'incertitude où nous nous trouvons sur les suites de notre action. Dès que nous sommes ou que nous nous croyons assurés de ces suites; nous nous décidons nécessairement, & alors nous agissons nécessairement, suivant que nous aurons bien ou mal jugé. Nos jugemens, vrais ou faux, ne sont pas libres, ils sont nécessairement déterminés par les idées quelconques que nous avons reçués, ou que notre esprit s'est formées.

L'homme n'est point libre dans son choix; il est évidemment nécessité à choisir ce qu'il juge le plus utile ou le plus agréable pour lui-même. Quand il suspend fon choix, il n'est pas libre non plus, il est force de le suspendre jusqu'à ce qu'il connoisse, ou croie connoître, les qualités des objets qui se présentent à lui, ou jusqu'à ce qu'il ait pesé les conséquences de ses actions. L'homme, direz-vous, se décide à tout moment pour des actions qu'il sçait devoir nuire à lui-même; I homme quelquesois se tue, donc il est libre. Je le nie: l'homme est-il le maître de bien ou de mal raisonner? Sa raison & sa sagesse ne dépendent-elles pas, soit des opinions qu'il s'est faites, soit de la conformation de sa machine? Comme ni les unes ni les autres ne dépendent de fa volonté, elles ne peuvent aucunement prouver sa liberté.

" Si je fais la gageure de faire ou de ne " pas faire une chose, ne suis-je pas li— " bre? Ne dépend-il pas de moi de la " faire ou de ne la pas faire? " Non, vous répondrai-je, le desir de gagner la gageure vous déterminera nécessairement à faire, ou à ne pas faire la chose en question. Mais si je consens à perdre la gageure? Alors le desir de me prouver que vous êtes libre, sera devenu en vous un motif plus fort, que le desir de gagner la gageure, & ce motif vous aura nécesfairement déterminé à faire, ou à ne pas faire la chose dont il s'agissoit entre nous.

Mais, direz-vous, je me sens libre. C'est une illusion que l'on peut comparer à celle de la mouche de la fable, qui, placée sur le timon d'une lourde voiture, s'applaudissoit de diriger la marche d'un coche qui l'emportoit elle-même. L'homme qui se croit libre, est une mouche, qui croit être le maître de mouvoir la machine de l'univers, tandis qu'il en est

lui-même entraîné à son insçu.

Le sentiment intime qui nous sait croire que nous sommes libres de saire ou de ne pas saire une chose, n'est qu'une pure illusion. Lorsque nous remonterons au principe véritable de nos actions, nous trouverons qu'elles ne sont jamais que des suites nécessaires de nos volontés; &

de nos desirs; qui jamais ne sont en notre pouvoir. Vous vous croyez libres, parce que vous faites ce que vous voulez; mais êtes-vous donc libres de vouloir ou de ne pas voulcir, de desirer ou de ne pas desirer? Vos volontés & vos desires ne sont-ils pas nécessairement excités par des objets ou par des qualités qui ne dépendent aucunement de vous?

### §. 81.

s, Si les actions des hommes sont né-" cessaires; si les hommes ne sont pas libres, de quel droit la société punit-" elle les méchants qui l'infestent? N'estil pas très injuste de châtier des êtres, qui n'ont pu agir autrement qu'ils n'ont fait?,, Si les méchants agissent nécesfairement d'après les impulsions de leur méchant naturel, la société, en les punislant, agit de son côté nécessairement par le desir de se conserver. Certains objets produisent nécessairement en nous le sentiment de la douleur, dès lors notre nature nous force de les hair, & nous invite à les écarter de nous. Un Tigre, pressé par la faim, s'élance sur l'homme qu'il veut dévorer; mais l'homme n'est pas le maître de ne pas craindre le Tigre, & cherche nécessairement les moyens de l'exterminer.

## §. 82.

" Si tout est nécessaire, les erreurs, le-", opinions & les idées des hommes font fa , tales, &, dans ce cas, comment, ou " pourquoi prétendre les réformer?" Les erreurs des hommes sont des suites néces saires de leur ignorance; leur entêtementleur crédulité sont des suites nécessaires de leur inexpérience, de leur nonchalance de leur peu de réflexion, de même que le transport au cerveau ou la léthargie sont des effets nécessaires de quelques= maladies. La vérité, l'expérience, la réflexion, la raison sont des remedes propres à guérir l'ignorance, le fanatisme & les folies; de même que la faignée est propre à calmer le transport au cerveau. Mais, direz-vous, pourquoi la vérité ne produit-elle pas cet effet sur bien des têtes malades? C'est qu'il est des maladies qui résistent à tous les remedes; c'est qu'il est impossible de guérir des malades obstinés qui refusent de prendre les remedes qu'on leur présente; c'est que les intérêts de quelques hommes, & la sottise des autres, s'opposent nécessairement à l'admission de la vérité.

UNE cause ne produit son effet, que quand elle n'est point interrompue dans son action par d'autres causes plus sortes,

qui pour lors affoiblissent l'action de la premiere ou la rendent inutile. Il est ablication de la premiere ou la rendent inutile. Il est ablication de la rendent inutile. Il est ablication de la meilleurs argumens à des hommes fortement intéresses à l'erreur, prévenus en sa faveur, qui refusent de réstéchir; mais il est très nécessaire que la vérité détrompé les ames honnètes qui la cherchent de bonne soi. La vérité est une cause, elle produit nécessairement son esset, quand son impulsion n'est point interceptée par des causes qui suspendent ses essets.

### \$. 83.

OTER à l'homme son libre arbitre. " C'est, nous dit-on, en faire une pure machine, un automate: sans liberté il 22 n'existera plus en lui ni mérite ni vertu., Qu'est-ce que le mérite dans l'homme? C'est une façon d'agir qui le rend estimable aux yeux des êtres de son espece. Qu'estce que la vertu? c'est une disposition qui nous porte à faire le bien des autres. Que Peuvent avoir de méprisable des machines des automates, capables de produire des effets si désirables? Marc-Aurèle sut ressort très utile à la vaste machine de PEmpire Romain. De quel droit une machine mépriseroit elle une machine, dont les ressorts facilitent son propre jeu? Les

gens de bien sont des ressorts, qui condent la société dans sa tendance le bonheur: les méchants sont des ress mal conformés, qui troublent l'ord la marche, l'harmonie de la société. pour sa propre utilité, la société chérirécompense les bons, elle hait, mér & retranche les méchants, comme ressorts inutlles ou nuisibles.

# S. 84.

Le monde est un agent nécessaire; t les êtres qui le composent sont liés les aux autres & ne peuvent agir autren qu'ils ne sont, tant qu'ils sont mus les mêmes causes & pourvus des men propriétés. Perdent-ils des propriétés : agiront nécessairement d'une saçon di rente.

Dieu lui-même, en admettant, p un moment, son existence, ne p point être regardé comme un agent lib s'il existoit un Dieu, sa façon d'agir se nécessairement déterminée par les p priétés inhérentes à sa nature: rien seroit capable d'arrêter ou d'altérer volontés. Celà posé, ni nos actions nos prieres, ni nos facrisices ne po roient suspendre ou changer sa mar invariable & ses desseins immuable d'où l'on est forcé de conclure, que toute Religion seroit parfaitement inutile.

## S. 85.

Si les Théologiens n'étoient pas sans cesse en contradiction avec eux-mêmes, ils reconnoîtroient que, d'après leurs hypotheses, l'homme ne peut-être réputé libre un instant. L'homme h'est-il pas supposé dans une dépendance continuelle de son Dieu? Est-on libre, quand on n'a pu exister & se conserver sans Dieu; & quand on cesse d'exister au gré de sa volonté suprème? Si Dieu a tiré l'homme du néant; si la conservation de l'homme est une création continuée, si Dieu ne peut un instant perdre de vue sa créature; si tout ce qui lui arrive est une suite de la volonté divine; si l'homme ne peut rien par lui-même; si tous les événemens qu'il éprouve sont des effets des décrets divins ; s'il ne fait aucun bien fans une grace d'enhaut; comment peut - on prétendre que l'homme jouisse de la liberté pendant un instant de sa durée? Si Dieu ne le conservoit pas, au moment où il péche, comment l'homme pourroit-il pécher? Si Dieu le conserve alors, Dieu le force donc d'exister pour pécher.

S. 86.

On ne cesse de comparer la Divinité à un Roi dont la plupart des hommes sont des sujets révoltés, & l'on prétend qu'il est en droit de récompenser les suiets qui lui demeurent fideles, punir ceux qui se révoltent contre lui Cette comparation n'est juste dans aucune de ses parties. Dieu préside à une machine dont il a créé tous les ressorts; ces ressorts n'agissent qu'en raison de la maniere dont Dieu les a formés; c'est à la maladresse qu'il doit s'en prendre, si ces ressorts ne contribuent pas à l'harmonic de la machine dans laquelle l'ouvrier a voulu les faire entrer. Dieu est un Roi créateur qui s'est créé de toutes pieces des sujets à lui-même; qui les a formés fuivant son bon plaisir; dont les volontés ne peuvent jamais trouver de résistance. Si Dieu dans son empire a des sujets rebelles: c'est que Dieu a résolu d'avoir des fujets rebelles. Si les péchés des hommes troublent l'ordre du monde, c'est que Dieu a voulu que cet ordre fût troublé.

Personne n'ose douter de la justice Divine; cependant, sous l'empire d'un Dieujuste, on ne trouve que des injustices & des violences. La force décide du sort des nations, l'équité semble bannie de la terre; un petit nombre d'hommes se joue impunément du repos, des biens, de la liberté, de la vie de tous les autres. Tout est dans le désordre dans un monde gouverné par un Dieu à qui l'on dit que le désordre déplait infiniment.

### \$. 87.

Quoique les hommes ne cessent d'admirer la sagesse, la bonté, la justice, le bel ordre de la providence, dans le fait, ils n'en sont jamais satisfaits: les prieres qu'ils adressent continuellement au ciel, ne nous montrent-elles pas qu'ils ne font aucunement satisfaits de l'économie divine? Prier Dieu pour lui demander un bien, c'est se défier de ses soins vigilants: prier Dieu pour lui demander de détourner ou de faire cesser un mal, c'est tâcher de mettre obstacle au cours de sa justice : implorer l'assistance de Dieu dans ses calamités, c'est s'adresser à l'auteur même de ces calamités pour lui représenter qu'en notre faveur il devroit rectifier son plan, qui ne s'accorde point avec nos intérêts.

L'OPTIMISTE, ou celui, qui trouve que dans ce monde tout est bien, & qui nous crie sans cesse que nous vivons dans

le meilleur des mondes possibles, s'il éto it conséquent, ne devroit jainais priestien plus, il ne devroit point attende un autre monde où l'homme fera plus heureux. Peut-il donc y avoir un mei leur monde que le meilleur des mondes po

fibles ?

Queloues Théologiens ont traité le Optimistes d'impies pour avoir fait enter dre que Dieu n'avoit pas pu produire u meilleur monde, que celui où nous vivons, selon ces Docteurs, c'est limites la puissance divine & lui faire une injure-Mais ces Théologiens ne voient-ils pa qu'il est bien moins outrageant pour Dieude prétendre qu'il a fait de son mieux en produisant le monde, que de dire que, pouvant en produire un meilleur, il a eu la malice d'en faire un très mauvais? Si l'Optimiste par son système fait tort à la puissance divine, le Théologien' qui le traite d'impie, est lui-même un impie qui blesse la bonté divine, sous prétexte de prendre les intérets de sa' toute puissance.

\$ 88.

Lorsour nous nous plaignons des maux dont hotre monde est le Théâtre, on nous renvoie à l'autre monde; l'on nous fait entendre que Dieu y réparera toutes les les iniquités & les miseres qu'il permet pour un tems ici bas. Cependant, si laisfant reposer pour un tems assez long sa justice éternelle, Dieu a pu consentir au mal pendant toute la durée de notre globe actuel, quelle assurance avons-nous que, pendant toute la durée d'un autre globe, la justice divine ne s'endormira pas de même sur les malheurs de ses habitans?

On nous console de nos peines en difant que Dieu est patient, & que sa justice, quoique souvent très lente, n'en est pas moins certaine. Ne voit-on pas que la patience ne peut pas convenir à un être juste, immuable, & tout puisfant? Dieu peut-il donc tolérer l'injustice, même un instant? Temporiser avec un mal que l'on connoît, annonce soit soiblesse, soit incertitude, soit collusion: soussirie mal que l'on a le pouvoir d'empêcher, c'est consentir que le mal se commette.

# · §. 89.

J'ENTENDS une foule de Docteurs me crier de toutes parts que Dieu est infiniment juste, mais que sa justice n'est point celle des hommes. De quelle espece, ou de quelle nature est donc cette justice divine? quelle idée puis-je me former d'une justice qui ressemble si souvent à l'injustice

humaine? N'est-ce pas confondre toutes nos idées du juste & de l'injuste, que de nous dire que ce qui est équitable en Dieu, est inique dans ses créatures? Comment prendre pour modele un être, dont les perfections divines sont précisément le rebours des perfections humaines?

" Dieu, dites-vous, est l'arbitre sou-" verain de nos destinées: son pouvoir , suprême que rien ne peut limiter, le , met en droit de faire des ouvrages de ,, fes mains, tout ce que bon lui fem-" ble : un ver de terre, tel que l'homme, , n'a pas même le droit d'en murmurer., Ce ton arrogant est visiblement emprunté du langage que tiennent pour l'ordinaire les ministres des tyrans, l'orsqu'ils ferment la bouche à ceux qui souffrent de leurs violences; il ne peut donc être le langage des ministres d'un Dieu dont on vante l'équité; il n'est pas fait pour en imposer à un être qui raisonne. Ministres d'un Dieu juste! je vous dirai donc que la puissance la plus grande ne peut pas conférer à votre Dieu lui-même, le droit d'être injuste à l'égard de la plus vile de ses créatures. Un despote n'est point un Dieu. Un Dieu qui s'arroge le droit de faire le mal, seroit un Tyran; un Tyran n'est pas un modele pour les hommes, il doit être un objet exécrable à leurs yeux. N'est-il pas bien étrange que pour jus-

tifier la Divinité. l'on en fasse à tout moment le plus injuste des êtres! des qu'on se plaint de sa conduite, on croit nome réduire au silence en nous alléguant que Dieu est le maître; ce qui signifie que Dieu. étant le plus fort, n'est point asservi aux regles ordinaires. Mais le droit du plus fort est la violation de tous les droits; il ne peut passer pour un droit qu'aux yeux d'un conquérant sauvage qui, dans l'ivresse de sa furent, Jimagine pouvoir faire tout ce que bon lui semble des malheureux qu'il à vaincus: ce droit barbare me peut paroître légitime qu'à des esclaves assez aveugles, pour croire que tout est licite à des Tyrans, à qui l'on se sent trop soible pour résister.

Au sein même des plus grandes calamités, par une simplicité ridicule, ou plutôt par une contradiction sensible dans les termes, ne voyons - nous pas des dévots s'écrier que le bon Dieu est le mattre. Ainsi donc, raisonneurs inconséquents, vous croyez de bonne soi que le bon Dieu vous envoie la peste; que le bon Dieu vous donne la guerre; que le bon Dieu est cause de la disette, en un mot, que le bon Dieu, sans cesser d'être bon, a la volonté & le droit de vous faire les plus grands maux que vous puissiez éprouver! Cessez au moins d'appeller bon votres Gii

Dieu, quand il vous fait du mal; ne dites pas alors qu'il est juste, dites qu'il est le plus fort, & qu'il vous est impossible de parer les coups que son caprice vous

porte.

Dieu, direz-vous, ne nous châtie que pour notre plus grand bien. Mais quel bien réel peut-il donc résulter pour un peuple, d'être exterminé par la contagion, égorgé par des guerres, corrompu par les exemples de ses maîtres pervers, écrasé sans relache sous le sceptre de fer d'une suite de Tyrans impitovables; anéanti par lesfléaux d'un mauvais gouvernement, qui, fouvent pendant des siecles, fait éprouver aux nations ses effets destructeurs? Les yeux de la foi doivent être d'étranges yeux, si l'on voit par leur moyen des avantages dans les miseres les plus affreuses & dans les maux les plus durables,\_ dans les vices & les folies, dont notre espece se voit si cruellement affligée!

### §. 90.

QUELLES bizarres idées de la justice divine peuvent donc avoir les Chrétiens, à qui l'on dit de croire que leur Dieu, dans la vue de se reconcilier avec le genre humain, coupable à son insçu de la faute de ses peres, a fait mourir son propre fils innocent & incapable de pécher? Que

dirions-nous d'un Roi, dont les sujets se seroient révoltés, & qui, pour s'appaiser lui-même, ne trouveroit d'autre expédient que de faire mourir l'héritier de sa couronne qui n'auroit point trempé dans la rebellion générale? C'est, dira se Chrétien, par bonté pour ses sujets incapables de satisfaire eux-mêmes à sa justice divine que Dieu a consenti à la mort cruelle de son fils. Mais la bonté d'un pere pour des étrangers ne le met pas en droit d'être injuste & barbare pour son fils. Toutes les qualités que la Théologie donne à son Dieu ne font à chaque instant que se détruire les unes les autres : toujours l'exercice de l'une de ses perfections, est aux dépens de l'exercice d'une autre.

Le Juif a t-il des idées plus raisonnables que le Chrétien de la justice divine? Un Roi par son orgueil allume la colere du ciel; Jehovah fait descendre la peste sur son peuple innocent; soixante & dix mille sujets sont exterminés pour expier la faute d'un Monarque, que la bonté de Dieu a résolu d'èpargner!

### §. 91.

MALGRÉ les injustices dont toutes les Religions se plaisent à noircir la Divinité, les hommes ne peuvent consentir à l'accuser d'iniquité; ils craignent que, semblable aux Tyrans de ce monde, la vérité ne l'offense & ne redouble sur eux le poids de sa malice & de sa tyrannie. écoutent donc leurs prêtres qui leur disent que leur Dieu est un pere tendre; que ce Dieu est un monarque équitable, dont l'objet en ce monde, est de s'assurer de l'amour, de l'obéissance & du respect de ses sujets; qui ne leur laisse la liberté d'agir, que pour leur fournir l'occasion de mériter ses faveurs & d'acquérir un bonheur éternel, dont il ne leur est aucunement redevable. A quels fignes les hommes peuvent-ils donc reconnoître la tendresse d'un pere qui n'a donné le jour au plus grand nombe de ses enfants, que pour trassier sur la terre une vie pénible, inquiete & remplie d'amertumes? Est-il un présent plus funeste que cette prétendue liberté qui, diton, met les hommes à portée d'en abuser, & par là d'encourir des malheurs éternels!

#### §. 92.

En appellant les mortels à la vie, à quel jeu cruel & dangereux la Divinité ne les force-t-elle pas de jouer! jettés dans le monde fans leur aveu; pourvus d'un tempérament dont ils ne font point les

maîtres; animés par des passions & des desirs inhérents à leur nature; 'exposés à des pieges qu'ils n'ont pas la force d'éviter; entraînés par des événemens qu'ils n'ont pu ni prévoir ni prévenir, les humains malheureux sont obligés de fournir une carrière qui peut les conduire à des supplices horribles pour la violence & la durée.

Des voyageurs assurent que dans une contrée d'Asie regne un Sultan rempli de fantaisies. & très absolu dans ses volontés les plus bizarres. Par une étrange manie, ce Prince passe sont tems assis devant une table sur laquelle sont placées trois dez & un cornet. L'un des bouts de la table est couvert de monceaux d'or destinés à exciter la cupidité des courti-Tans & des peuples dont le Sultan est en-Celui-ci, connoissant le foible de ses sujets, leur tient à peu près ce langage. Esclaves! je vous veux du bien. Ma bonté se propose de vous enrichir & de vous rendre tous beureux. Voyez - vom ces trésors? eh hien! ils sont à vous; tâchez de les gagner; que chacun à son tour prenne en main ce cornet & ces dez; quiconque aura le bonheur d'amener rasse de six, sera maître du trésor: mais je vous préviens que celui qui n'aura pas l'avantage d'amener le nombre requis, sera précipité pour toujours dans un

sachot obscur, où ma justice exige qu'on le brûle à petit feu. Sur ce discours du Monarque, les affiftans confternés se regardent les uns les autres; aucun ne veut s'exposer à courir une chance si dangereuse. Quoi, dit alors le Sultan courrouce, personne ne se présente pour jouer! oh; ce n'est pas là mon compte. demande que l'onjoue. Vous jouerez donc; je le veux: obeissez sans\_répliquer. Il est bon d'observer que les chez du Despote sont tellement préparés que sur cent mille coups, il n'en est qu'un qui porte; ainsi le monarque généreux a le plaisir de voir sa prison bien garnie & ses richesses rarement emportées. Mortels! ce Sultan, c'est votre Dieu; ses trésors, sont le ciel; son cachot, c'est l'enfer; & yous tenez les dez.

# §. 93.

On nous répete à tout moment que nous devons à la Providence une reconnoissance infinie pour les bienfaits sans nombre, dont il lui plaît de nous combler. On nous vante sur-tout le bonheur d'exister. Mais hélas! combien est-il de mortels qui soient véritablement satisfaits de leur saçon d'exister? Si la vie nous offre des douceurs, de combien d'amertumes n'est-elle point mêlée! un seul

agrin cuisant ne suffit-il pas souvent ur empoisonner tout d'un coup la vie plus paisible & la plus sortunée! Estsonc un grand nombre d'hommes qui, la chose dépendoit d'eux, voulussent commencer au même prix la carriere nible, dans laquelle, sans leur aveu,

destin les a jettés?

Vous dites que l'existence seule est un s grand bienfait. Mais cette existence ft-elle pas continuellement troublée r des chagrins, des craintes, des malies souvent cruelles & très peu méées? Cette existence, menacée de tant côtés, ne peut-elle pas à chaque infit nous être arrachée? Quel est celui ii, après avoir vécu pendant quelque ms, ne s'est pas vu privé d'une épouchérie, d'un enfant bien aimé, d'un ni consolant, dont les pertes viennent 1s cesse assaillir sa pensée? Il est très u de mortels qui n'aient été forcés de Dire dans la coupe de l'infortune; il en t très peu qui n'aient souvent désiré Enfin il n'a pas dépendu de Dus d'exister ou de n'exister pas. L'oiseau roit-il donc de si grandes obligations Poiseleur, pour l'avoir pris dans ses lets & l'avoir mis dans sa voliere, afin e s'en nourrir après s'en être amusé?

### §. 94.

Nonobstant les infirmités, les chagrins, les miseres que l'homme est forcé de subir en ce monde: malgré les dangers que son imagination allarmée lui crée dans un autre, il a néanmoins la folie de se croire le favori de son Dieu. l'obiet de tous ses soins, le but unique de tous ses travaux. Il s'imagine que l'univers entier est fait pour lui; il se nomme arrogamment le Roi de la nature, & se met fort au dessus des autres animaux. Pauvre mortel! fur quoi peux-tu fonder tes prétentions hautaines? c'est, dis-tu, sur ton ame; sur la raison dont tu jouis; sur tes facultés sublimes qui te mettent en état d'exercer un empire abfolu fur les êtres qui t'environnent. foible fouverain du monde! es-tu fûr un instant de la durée de ton regne? Les moindres atômes de la matiere, que tu méprises, ne suffisent-ils pas pour t'arracher à ton Trône & pour te priver de la vie? Enfin le Roi des animaux ne finitil pas toujours par devenir la pâture des vers?

Tu nous parles de ton ame! mais sçaistu ce que c'est qu'une ame? Ne vois-tu pas que cette ame n'est que l'assemblage de tes organes d'où résulte la vie? Resuserois-tu donc une ame aux autres animaux qui vivent, qui pensent, qui jugent, qui comparent, qui cherchent le plaisir, qui fuient la douleur ainfi que toi, & qui souvent ont des organes qui les servent mieux que les tiens? Tu nous vante tes facultés intellectuelles; mais ces facultés, qui te rendent si fier, te rendentelles plus heureux que les autres créatures? Fais-tu souvent usage de cette raison, dont tu te glorifies, & que la Religion t'ordonne de ne point écouter? Ces bêtes que tu dédaignes, parce qu'elles font ou plus foibles, ou moins rufées que toi, sont-elles sujettes aux chagrins, aux peines d'esprit, à mille pasfions frivoles, à mille besoins imaginaires dont ton cœur est continuellement la proie? Sont-elles, comme toi, tourmentées par le passé, allarmées sur l'avenir? Bornées uniquement au présent, ce que tu appelles leur instinct, & ce que moi j'appelle leur intelligence, ne leur suffitil pas pour se conserver, se défendre & chercher tous leurs besoins? Cet instinct. dont tu parles avec mépris, ne les sert-il pas souvent bien mieux que tes facultés merveilleuses? Leur ignorance paisible ne leur est-elle pas plus avantageuse, que ces méditations extravagantes & ces recherches futiles qui te rendent malheureux, & pour lesquelles tu pousses le délire jusqu'à massacrer les êtres de ton espece si noble? Ensin ces bêtes ont elles, comme tant de mortels, une imagination troublée qui leur fait craindre, non seulement la mort, mais encore des tourments éternels dont ils la croient suivie?

Auguste ayant appris qu'Hérode, Rol de Judée, ravoit fait mourir ses fils, s'écria, il vaut bien mieux être le pourceau d'Hérode que son fils. On peut en dire autant de l'homme; cet ensant chéri de la Providence court des risques bien plus grands, que tous les autres animaux; après avoir bien souffert dans ce monde, ne se croit-il pas en danger de souffrir éternellement dans un autre?

# §. 95.

Quelle est la ligne précise de démarcation entre l'homme & les autres animaux, qu'il appelle des brutes? en quoi differe-t-il essentiellement des bêtes? C'est, nous dit-on, par son intelligence, par les facultés de son esprit, par sa raison que l'homme se montre supérieur à tous les autres animaux qui, dans tout ce qu'ils sont, n'agissent que par des impulsions physiques, auxquelles la raison n'a point de part. Mais ensin les bêtes, ayant des

besoins plus bornés que les hommes, se passent très bien de ses facultés intellectuelles, qui seroient parfaitement inutiles dans leur façon d'exister. Leur instinct leur suffit, tandis que toutes les facultés de l'homme suffisent à peine pour lui rendre son existence supportable, & pour contenter les besoins que son imagination, ses préjugés, ses institutions multiplient pour son tourment.

La brute n'est point frappée des mêmes objets que l'homme; elle n'a ni les mêmes besoins, ni les mêmes désirs, ni les mêmes fantaisses: elle parvient très promptement à sa maturité, tandis que rien n'est plus rare que de voir l'esprit humain jouir pleinement de ses facultés, les exercer librement, en faire un usage conve-

nable pour son propre bonheur.

## §. 96.

On nous affure que l'ame humaine est une substance simple: mais si l'ame est une substance si simple, elle devroit être précisément la même dans tous les individus de l'espece humaine, qui tous devroient avoir les mêmes facultés intellectuelles: cependant celà n'arrive pas; les hommes different autant par les qualités de l'esprit, que par les traits du visage. Il est dans l'espece humaine des êtres aussi

différents les uns des autres, que l'homme l'est ou d'un cheval ou d'un chien. Quelle conformité ou ressemblance trouvons-nous entre quelques hommes? Quelle distance infinie n'y a-t-il pas entre le Génie d'un Locke, d'un Newton, & celui d'un Paysan, d'un Hottentot, d'un La-

pon

L'homme ne differe des autres animaux que par la différence de son organisation, qui le met à portée de produire des effets dont ils ne sont point capables. La variété que l'on remarque entre les organes des individus de l'elpece humaine, fuffit pour nous expliquer les différences qui se trouvent entre eux pour les facultés que l'on nomme intellectuelles. Plus ou moins de finisse dans ces organes, de chaleur dans le sang, de promptitude dans les fluides. de souplesse ou de roideur dans les fibres & les nerfs, doivent nécessairement produire les diversités infinies qui se remarquent entre les esprits des hommes. C'est par l'exercice . l'habitude , l'éducation que l'esprit humain se développe & parvient à s'élever au dessus des êtres qui l'environnent; l'homme sans culture & sans expérience est un être aussi dépourvu de raifon & d'industrie que la brute. Un stupide est un homme dont les organes se remuent avec peine, dont le cerveau est difficile à ébranler, dont le sang circule avec peu de rapidité: un homme d'esprit est celui dont les organes sont souples, qui sent très promptement, dont le cerveau se meut avec célérité: un savant est un homme dont les organes & le cerveau se sont long-tems exercés sur des chiets qui l'acquirent

des objets qui l'occupent.

L'homme fans culture, fans expérience, fans raison n'est-il pas plus méprisable & plus digne de haine que les infectes les plus viles ou que les bêtes les plus féroces? Est-il dans la nature un être plus détestable qu'un Tibere, un Néron, un Caligula? Ces destructeurs du genre humain connus sous le nom de conquérant ont-ils donc des ames plus estimables, que celles des ours, des Lions & des Pantheres? Est-il au monde des animaux plus détestables que les Tyrans?

### §. 97.

Les extravagances humaines font bientôt disparoître aux yeux de la raison, la supériorité que, si gratuitement, l'homme s'arroge sur les autres animaux. Combien d'animaux sont voir plus de douceur, de résexion & de raison, que l'animal qui se dit raisonnable par excellence! Estil, parmi les hommes, si souvent esclaves & opprimés, des sociétés aussi bien constitués, que celles des sourmis, des Abeilles ou des Castors? Vit-on jamais les bêtes séroces de la même espece se donner rendez-vous dans les plaines pour se déchirer & se détruire sans prosit? Voit-on s'élever entre elles des guerres de Religion? La cruauté des bêtes contre les autres especes a pour motif la faim, le besoin de se nourrir; la cruauté de l'homme contre l'homme n'a pour motif que la vanité de ses maîtres, & la folie de ses préjugés impertinents.

Les spéculateurs qui s'imaginent, ou qui veulent nous faire croire que tout dans l'univers a été fait pour l'homme, font très embarrassés, quand on leur demande en quoi tant d'animaux malfaisants, qui sans cesse infestent notre séjour, peuvent contribuer au bien - être de l'homme? Quel avantage connu résulte-t-il pour l'ami des Dieux, d'être mordu par une vipere, piqué par un cousin, dévoré par la vermine, mis en pieces par un tigre, &c.? Tous ces animaux ne raisonneroient-ils pas aussi juste que nos Théologiens, s'ils prétendoient que l'homme a

été fait pour eux?

### S: 98:

# Conte Oriental.

A quelque distance de Bagdad, un Dervis, renommé pour sa sainteté, passoit des jours tranquiles dans une solitude agréable. Les habitans d'alentour, pour avoir part à ses prieres, s'empressoient chaque jour à lui porter des provisions & des présents. Le saint homme ne cessoit de rendre graces à Dieu des bienfaits dont sa Providence le combloit. , O allah ! disoit-, il, que ta tendresse est inestable pour tes " serviteurs. Qu'ai-je fait pour mériter les "biens dont ta libéralité m'accable? O , monarque des cieux! o pere de la natu-"re! quelles louanges pourroient dignement célébrer ta munificence & tes soins paternels! O allah! que tes bontés sont grandes pour les enfants des hommes!" pénétré de reconnoissance, notre hermite fit le vœu d'entreprendre pour la septieme fois le pélerinage de la Mecque. La guerre qui subsistoit alors entre les Persans & les Turcs, ne put lui faire différer l'exécution de sa pieuse entreprise. Plein de confiance en Dieu, il se met en voyage. fous la sauve-garde inviolable d'un habit respecté, il traverse sans obstacle les détachemens ennemis: loin d'être molesté,

il recoit à chaque pas des marques de la vénération du soldat des deux partis. A la fin, accablé de lassitude, il se voit obligé de chercher un azyle contre les rayons d'un foleil brûlant : il le trouve fous l'ombrage frais d'un groupe de palmiers, dont un ruisseau limpide arrosoit les racines. Dans ce lieu solitaire, dont la paix n'étoit troublée que par le murmure des eaux & le ramage des oiseaux, l'homme de Dieu rencontra, non seulement une retraite enchantée, mais encore un repas délicieux: il n'a qu'à étendre la main pour cueillir des dattes & d'autres fruits agréables: le ruisseau lui fournit le moyen de fe désaltérer : bientôt un gazon verd l'invite à prendre un doux repos; à son réveil il fait l'ablution sacrée, & dans un transport d'allégresse il s'écrie ; O allah ! queses bontés sont grandes pour les enfants des hommes! bien repu, rafraichi, plein de force & de gaîté, notre faint poursuit sa route; elle le conduit quelque tems au travers d'une contrée riante qui n'offre à fes yeux que des coteaux fleuris, des prairies émaillées, des arbres chargés de fruits. Attendri par ce spectacle, il ne cesse d'adorer la main riche & libérale de la Providence, qui se montre par-tout occupée du bonheur de la race humaine. Parvenu un peu plus loin, il trouve quelques montagnes affez rudes à franchir; mais une fois arrivé à leur sommet un spectable hideux se présente tout-à-coup à ses regards; fon ame en est consternée. Il découvre une vaste plaine, entiérement désolée par le fer & la flamme; il la mesure des yeux & la voit couverte de plus de cent mille cadavres, restes déplorables d'une bataille fanglante qui depuis peu de jours s'étoit livrée dans ces lieux. Les aigles, les vautours, les corbeaux & les loups dévoroient à l'envi les corps morts, dont la terre étoit jonchée. Cette vue plonge notre pélerin dans une sombre rêverie: le ciel par une faveur spéciale, lui avoit donné de comprendre le langage des bêtes,; il entendit un loup, gorgé de chaire humaine, qui, dans l'excès de sa joie, s'écrioit, O allah! que tes bontés sont grandes pour les enfants des loups! ta sagesse prévoyante a soin d'envoyer des vertiges à ces hommes déteftables, h dangereux pour nous. Par un effet de ta Providence, qui veille sur tes créatures, ces destructeurs de notre espece s'égorgant les uns les autres, & nous fournissent des repas somptueux. O allah que tes bontes sont grandes pour les enfants des loups!

§. 99.

Une imagination enivrée ne voit dans Funivers que les bienfaits du ciel; un es-H ij

prit plus calme y trouve & des biens & des maux. l'existe, direz-vous, mais cette existence est - elle toujours un bien? ,, Voyez, nous direz-vous, ce foleil qui , vous éclaire; cette terre qui pour vous . se couvre de moissons & de verdure; , ces fleurs qui s'épanouïssent pour amuser " vos regards & repaître votre odorat, , ces arbres qui se courbent sous des fruits ,, délicieux; ces ondes pures qui ne cou-, lent que pour vous désaltérer : ces mers " qui embrassent l'univers pour faciliter ,, votre commerce; ces animaux qu'une " nature prévoyante reproduit pour votre .. usage. " Oui je vois toutes ces choses, & i'en jouis quand je le peux. Mais dans bien des climats, ce soleil si beau est presque toujours voilé pour moi; dans d'autres la chaleur excessive me tourmente, fait naître des orages, produit des maladies affreuses, desseche les campagnes; les prés sont sans verdure, les arbres sont sans fruits, les moissons sont brûlées, les sources sont taries; je ne puis plus subsister qu'avec peine, & je gémis alors des cruautés d'une nature que vous trouvez toujours si bienfaisante. Si ces mers m'amenent des épices, des richesses des denrées inutiles, ne détruisent-elles pas en foule les mortels affez dupes pour les aller chercher? La vanité de l'homme lui persuade qu'il

est le centre unique de l'univers; il se fait un monde & un Dieu pour lui seul; il se croit assez de conséquence pour pouvoir à son gré déranger la nature; mais il raisonne en athée, dès qu'il s'agit des autres animaux. Ne s'imagine-t-il pas que les individus des especes différentes de la sienne, sont des automates peu dignés des soins de la Providence universelle, & que les bêtes ne peuvent être les objets de sa justice ou de sa bonté? Les mortels regardent les événemens heureux ou malheureux, la santé ou la maladie, la vie & la mort, l'abondance ou la disette comme des récompenses ou des châtimens de l'usage ou de l'abus de la liberté, qu'ils se sont gratuitement supposée. Raisonnent-ils de même, quand il s'agit des bêtes? Non; quoiqu'ils les voient sous un Dieu juste jouir & fouffrir, être faines & malades, vivre & mourir comme eux, il ne leur vient pas dans l'esprit de demander par quels crimes ces bêtes ont pu s'attirer la disgrace de l'arbitre de la nature. Des Philosophes aveuglés par leurs préjugés théologiques, pour se tirer d'embarras, n'ont-ils pas poussé la folie jusqu'à prétendre que les bêtes ne sentoient pas!

Les hommes ne renonceront-ils donc jamais à leurs folles prétentions? Ne re-

connoîtront-ils pas que la nature n'est point faite pour eux? Ne verront-ils pas que cette nature a mis de l'égalité entre tous les êtres qu'elle produit? Ne s'appercevront-ils pas que tous les êtres organisés sont également saits pour naître & pour mourir, pour jouir & pour souffrir? Ensin, au lieu de s'enorgueillir mal à propos de leurs sacultés mentales, ne sont-ils pas forcés de convenir que souvent elles les rendent plus malheureux que les bêtes dans lesquelles nous ne trouvent elles opinions, ni les préjugés ni les vanités, ni les folies qui décident à tout moment du bien-être de l'homme?

# §. 100.

La superiorité que les hommes s'arrogent sur les autres animaux est principalement sondée sur l'opinion où ils sont
de posséen exclusivent une ame immortelle. Mais, dès qu'on leur demande
ce que c'est que cette ame, vous les voyez
balbutier. C'est une substance inconnue,
c'est une force secrette distinguée de leur
corps; c'est un esprit, dont ils n'ont
stulle idée. Demandez leur comment
cet esprit, qu'ils supposent, comme leur
Dieu, totalement privé d'étendue a pu
se combiner avec leurs corps étendus &

materiels? Ils vous diront qu'ils n'en favent rien; que c'est pour eux un mystere; que cette combinaison est l'effet de la toute-puissance de Dieu. Voilà les idées nettes que les hommes se forment de la substance cachée, ou plutôt imaginaire dont ils ont fait le mobile de toutes leurs actions!

Si l'ame est une substance essentiellement différente du corps & qui ne peut avoir aucuns rapports avec lui, leur union feroit, non un mystere, mais une chose impossible. D'ailleurs cette ame. étant d'une essence dissérente du corps. devroit nécessairement agir d'une facon différente de lui : cependant nous voyons que les mouvemens qu'éprouve le corps, Le font sentir à cette ame prétendue, & que ces deux substances, diverses par leur essence, agissent toujours de concert. Vous nous direz encore que cette -harmonie est un mystere; & moi je vous dirai que je ne vois pas mon ame, que je ne connois & ne fens que mon corps. que c'est ce corps qui sent, qui pense, qui juge, qui souffre & qui jouit, & que toutes ses facultés sont des résultats nécessaires de son mécanisme propre ou de son organisation.

§. Ior.

Quoique les hommes soient dans l'im-

possibilité de se faire la moindre idée de leur ame, ou de cet esprit prétendu qui les anime, ils se persuadent pourtant que cette ame inconnue est exempte de la mort: tout leur prouve qu'ils ne sentent, ne pensent, n'acquierent des idées, ne jouissent & ne souffrent que par le moyen des sens ou des organes matériels du corps. En supposant même l'existence de cette ame, on ne peut pas refuser de reconnoître qu'elle dépend totalement du corps, & fubit, conjointement avec lui, toutes les vicissitudes qu'il éprouve luimême, & pourtant on s'imagine qu'elle n'a par sa nature rien d'analogue à lui: on veut qu'elle puisse agir & sentir sans le secours de ce corps; en un mot, on prétend que, privée de ce corps & dégagée de ses sens, cette ame pourra vivre, jouir, souffrir, éprouver le bien-être, ou fentir des tourmens rigoureux. & C'est fur un pareil tissu d'absurdités conjecturales, que l'on bâtit l'opinion merveilleufe de l'immortalité de l'ame.

Si je demande quels motifs on a de supposer que l'ame est immortelle? on me répond aussitôt, c'est que l'homme par sa nature desire d'être immortel, ou de vivre toujours. Mais, répliquerai-je, de ce que vous desirez fortement une chose, est-ce assez pour en conclure que ce desir sera rempsi.? Par quelle étrange

logique ose-t-on décider qu'une chose ne peut manquer d'arriver, parce qu'on souhaite ardemment qu'elle arrive? Les desirs ensantés par l'imagination des hommes; sont-ils donc la mesure de la réalité? Les impies, dites-vous, privés des espérances flatteuses d'une autre vie, desirent d'être anéantis. En bien! ne, sont-ils pas autant autorisés à conclure d'après ce desir, qu'ils seront anéantis, que vous vous prétendez autorisés à conclure que vous existerez toujours, parçe que vous le desirez?

# §. 102.

L'HOMME meurt tout entier. Rien n'est plus évident pour celui qui n'est point en délire. Le corps humain après la mort n'est plus qu'une masse incapable de produire les mouvemens, dont l'assemblage constituoit la vie; on n'y voit plus alors ni circulation, ni respiration, ni digestion, ni parole, ni pensée. On prétend que pour l'ors l'ame s'est séparée du corps. Mais dire que cette ame qu'on ne connoît point est le principe de la vie, c'est ne rien dire, finon qu'une force inconnue est le principe caché de mouvemens imperceptibles. Rien de plus naturel & de plus simple que de croire que l'homme mort ne vit plus, rien de plus extravagant que de croire que l'homme mort est encore en vie.

Nous rions de la simplicité de quelques peuples, dont l'usage est d'enterrer des provisions avec les morts, dans l'idée que ces alimens leur seront utiles & nécessaires dans l'autre vie. Est-il donc. plus ridicule ou plus absurde, de croire que les hommes mangeront après la mort, que de s'imaginer qu'ils penseront, qu'ils auront des idées agréables ou fâcheules, qu'ils jouiront, qu'ils fouffriront, qu'ils éprouveront du repentir ou de la joie, lorsque les organes propres à leur porter des sensation ou des idées seront une fois dissouts & réduits en poussière? Dire que les ames des hommes seront heureuses ou malheureuses après la mort du corps, c'est prétendre que les hommes pourront voir fans yeux, entendront fans oreilles, goûteront fans palais, flaireront fans nez, toucheront sans mains & sans peau. Des nations qui se croient très raifonnables adoptent néanmoins de pareilles idées!

## §. 103.

Le dogme de l'immortalité de l'ame fuppose que l'ame est une substance simple, en un mot, un esprit: mais je demanderai toujours ce que c'est qu'un esprit, "C'est, dites-vous, une substance "privée d'étendue, incorruptible, qui n'a "rien de commun avec la matiere. " Mais si cela est, comment votre ame n'ait-elle, s'accroit-elle, se fortisse-t-elle dans la meme progression que votre corps?

Vous nous répondez à toutes ces queltions que ce sont des mysteres: mais, si ce sont des mysteres, vous n'y comprenez rien? Si vous n'y comprenez rien? comment pouvez-vous décider affirmativement une chose dont vous êtes incapable de vous former aucune idée? Pour croire ou pour affirmer quelque chose, il faut au moins favoir en quoi confifte ce que l'on croit & ce que l'on affirme. Croire à l'existence de votre ame immatérielle, c'est dire que vous êtes persuadé de l'existence d'une chose, dont il vous est impossible de vous former aucune notion véritable: c'est croire à des mots sans pouvoir y attacher aucun sens: affirmer que la chose est comme vous dites, c'est le comble de la folie ou de la vanité.

# \$. 104.

Les Théologiens ne sont-ils pas d'étranges raisonneurs? Dès qu'ils ne peuvent deviner les causes naturelles des choses, ils inventent des causes qu'ils

nomment furnaturelles; ils imaginent des esprits, des causes occultes, des agents inexplicables, ou plutôt des mots bien plus obscurs que les choses qu'ils s'efforcent d'expliquer. Demeurons dans la nature, quand nous voudrons nous rendre compte des phénomenes de la nature; ignorons les causes trop déliées pour être saisses par nos organes, & soyons perfuadés qu'en sortant de la nature, nous ne trouverons jamais la solution des problèmes que la nature nous présente.

Dans l'hypothese même de la Théologie, c'est-à-dire, en supposant un moteur tout puissant de la matiere, de quel droit les Théologiens resuseroient-ils à leur Dieu le pouvoir de donner à cette matiere la faculté de penser? Lui seroit-il donc plus difficile de créer des combinaisons de matiere dont la pensée résultat, que des esprits qui pensent? Au moins, en supposant une matiere qui pense, nous aurions quelques notions du sujet de la pensée, ou de ce qui pense en nous, tandis qu'en attribuant la pensée à un être immatériel, il nous est impossible de nous en faire la moindre idée.

omare ruce.

#### S. 105.

On nous objecte que le matérialisme fait de l'homme une pure machine; ce

que l'on juge très déshonorant pour toute l'espece humaine. Mais cette espece humaine sera-t-elle bien plus honorée quand on dira que l'homme agit par les impulsions secrettes d'un esprit, ou d'un certain je ne sçais quoi, qui sert à l'animer,

fans qu'on sache comment?

Il est aisé de s'appercevoir que la supériorité que l'on donne à l'esprie sur la matiere, ou à l'ame sur le corps, n'est fondée que sur l'ignorance, où l'on est, de la nature de cette ame, tandis que l'on est plus samiliarisé avec la matiere ou le corps que l'on s'imagine connostre, & dont on croit démèler les ressorts; mais les mouvemens les plus simples de nos corps sont, pour tout homme qui les médite, des énigmes aussi difficiles à deviner que la pensée.

# §. 106.

L'estime que tant de gens ont pour la substance spirituelle, ne paroît avoir pour motif, que l'impossibilité où ils se trouvent de la définir d'une saçon intelligible. Le mépris que nos métaphysiciens montrent pour la matiere, ne vient que de ce que la familiarité engendre le mépris. Lorsqu'ils nous disent que l'ame est plus excellente et plus noble que le corps, ils ne nous disent rien, sinon que ce qu'ils ne connoissent

aucunement, doit être bien plus beau, que ce dont ils ont quelques foibles idées:

§. 107.

On nous vante sans cesse l'utilité du dogme de l'autre vie: on prétend que quand même ce ne feroit qu'une fiction, elle est avantageuse, parce qu'elle en impose aux hommes & les conduit à la vertu. Mais est-il bien vrai que ce dogme rende les hommes plus sages & plus ver= tueux? Les nations où cette fiction est établie, font-elles donc remarquables par leurs mœurs & leur conduite? Le monde visible ne l'emporte-t-il pas toujours fur le monde invisible? Si ceux qui sont chargés d'instruire & de gouverner les hommes, avoient eux-mêmes des lumieres & des vertus, ils les gouverneroient hier mieux par des réalités, que par de vaines chimeres; mais fourbes, ambitieux & corrompus, les législateurs ont par tout trouvé plus court d'endormir les nations par des fables, que de leur enseigner des vérités, que de développer leur raison, que de les exciter à la vertu par des motifs sensibles & réels, que de les gouverner d'une facon raisonnable.

Les Théologiens ont eu sans doute des raisons pour faire l'ame immatérielle; ils avoient besoin d'ames & de chimeres pour peupler les régions imaginaires qu'ils ont découvertes dans l'autre vie. Des ames matérielles auroient été sujettes, comme tous les corps, à la dissolution: or si les hommes croyaient que tout doit périx avec eux, les géographes de l'autre monde perdroient évidemment le droit de guider leurs ames vers ce séjour inconnu: ils ne tireroient aucuns profits des espérances dont ils les repaissent & des terreurs dont ils ont soin de les accabler. Si l'avenir n'est d'aucune utilité réelle pour le genre humain, il 'est au moins de la plus grande utilité pour ceux qui se sont chargés de l'y conduire.

§. 108.

"Mais, dira-t-on, le dogme de l'immortalité de l'ame n'est-il pas consolant
pour des erres qui se trouvent souvent
très malbeureux iei bas? quand ce seroit une illusion, n'est-elle pas douce
de agnéable? N'est-ce pas un bien pour
l'homme de croire qu'il pourra se survivre à lui-même, & jouir quelque jour
d'un bonheur qui lui est resusé sur la
terre? "Ainsi, pauvres mortels! vous
saites de vos souhaits la mesure de la vérité? parce que vous desirez de vivre toujours & d'être plus heureux, vous en
concluez aussi-tôt que vous vivrez tou-

jours, & que vous serez plus fortunés dans un monde inconnu, que dans le monde connu qui souvent ne vous procure que des peines! consentez donc à quitter sans regrets ce monde qui cause bien plus de tourments que de plaisirs au plus grand nombre d'entre vous. Résignez-vous à l'ordre du Destin qui veut qu'ainsi que tous les êtres vous ne duriez Mais que deviendrai- je? pas touiours. me demandes-tu, o homme! ce que tu étois il y a quelques millions d'années. Tu étois alors je ne sçais quoi; resoustoi donc à redevenir en un instant ce je ne sçais quoi, que tu étois alors: rentre paisiblement dans la masse universelle dont tu sortis à ton inscu sous ta forme actuelle, & passe sans murmurer comme tous les êtres qui t'environnent.

On nous répete sans cesse que les notions réligieuses offrent des consolations infinies pour les infortunés. On prétend que l'idée de l'immortalité de l'ame & d'une vie plus henreuse est très propre à élever le cœur de l'homme & à le soutenir au milieu des adversités dont il se voit assailli sur la terre. Le matérialisme au contraire est, dit-on, un système affligeant fait pour dégrader l'homme, qui le met au rang des brutes, qui brise son courage, qui ne lui montre pour toute perspective

perspective qu'un anéantissement affreux, capable de le conduire au désespoir & de l'inviter à se donner la mort, dès qu'il souffre en ce monde. Le grand art des Théologiens est de soufsier & le chaud & le froid, d'affliger & de consoler, de

faire peur & de rassurer.

D'APRES les fictions de la Théologie les régions de l'autre vie sont heureuses & malheureuses. Rien de plus difficile que de se rendre digne du séjour de la félicité. rien de plus facile que d'obtenir une place dans le séjour des tourmens que la Divinité prépare aux victimes infortunées de fa fureur éternelle. Ceux qui trouvent l'idée d'une autre vie si flatteuse & fi douce. ont-ils donc oublié que cette autre vie, felon eux, doit être accompagnée de tourmens pour le plus grand nombre des mortels? L'idée de l'anéantissement total n'est-elle pas infiniment, préférable à l'idée d'une existence éternelle accompagnée de douleurs & de grincements de dents? La crainte de n'être pas toujours; est-elle plus affligeante que celle de n'avoir pas toujours été? La crainte de cesser d'être n'est un mal réel, que pour l'imagination qui seule enfanta le dogme d'un autre vie.

Vous dites, ô Docteurs chrétiens! que l'idée d'une vie plus heureuse est riante:

on en conviént; il n'est personne qui ne desire une existence plus agréable & plus solide que celle dont ont jouit ici bas. Mais si le Paradis est séduisant, vous conviendrez aussi que l'enfer est affreux. Le ciel est très difficile, & l'enfer très facile à mériter. Ne dites vous pas qu'une voie étroite & pénible conduit aux régions fortunées, & qu'une voie large méne aux régions du malheur? Ne répétez-vous pas à tout instant que le nombre des élus est très petit. Es celui des réprouvés très grand? Ne faut-il pas, pour se sauver, des graces, que votre Dieu n'accorde qu'à peu de gens? Eh bien! je vous dirai que ces idées ne sont aucunement consolantes; je vous dirai que j'aime mieux être anéanti une bonne fois que de brûler toujours. Je vous dirai que le sort des bêtes me paroît plus desirable que le sort des damnés. Je vous dirai que l'opinion qui me débarasse de craintes accablantes dans ce monde, me paroît plus riante que l'incertitude où me laisse l'opinion d'un Dieu qui, maître de ses graces, ne les donne qu'à ses favoris, & qui permet que tous les autres se rendent dignes des supplices éternels. Il n'y a que l'entousiasme ou la solie qui puissent faire présérer un système évident qui rassure, à des conjectures improbables, accompagnées d'incertitudes & de craintes désolantes.

# . S. 109.

Tous les principes religieux sont une affaire de pure imagination, à laquelle l'expérience & le raisonnement n'eurent jamais aucune part. On trouve beaucoup de difficulté à les combattre, parce que l'imagination, une sois préoccupée de chimeres qui l'étonnent ou la remuent, est incapable de raisonner. Celui qui combat la religion & ses phantômes par les armes de la raison, ressemble à un homme qui se servicit d'une épée pour tuer des moucherons; aussitôt que le coup est frappé, les moucherons & les chimeres reviennent voltiger & reprennent dans les esprits, la place dont on croyoit les avoir bannis.

Des qu'on se resule aux preuves que la Théologie prétend donner de l'existence d'un Dieu, on oppose aux argumens qui la détruisent un sens intime, une persuasion prosonde, un penchant invincible inhérent à tout homme, qui sui retrace malgré lui l'idée d'un être tout puissant qu'il ne peut totalement expusser de son esprit, le qu'il est forcé de reconnoître, en dépit des raisons les plus sortes qu'on peut sui alléguer. Mais si l'on veut analyser ce sens intime auquel on donne tant de poids, on trouvera qu'il n'est que l'esset d'une habitude enracinée

qui, faisant sermer les yeux sur les preuves les plus démonstratives, ramene le plus grand nombre des hommes, & souvent même les personnes les plus éclairées, aux préjugés de l'enfance. Qu'est-ce que peut ce sens intime ou cette persuasion peu sondée, contre l'évidence qui nous démontre que ce qui implique contra-

diction, ne peut point exister?

On nous dit très gravement qu'il n'est pas démontré que Dieu n'existe pas. Cependant rien n'est plus démontré, d'après tout ce que les hommes en dit jusqu'à présent, que ce Dieu est une chimere dont l'existence est totalement impossible; vû que rien n'est plus évident & plus démontré, qu'un être ne peut rassembler des qualités aussi disparates, aussi contradictoires, aussi inconciliables que celles que toutes les religions de la terre affignent à la Divinité? Le Dieu du Théologien, ainsi que le Dieu du Théiste, n'est-il pas évidemment une cause incompatible avec les effets qu'on lui attribue? De quelque façon qu'on s'y prenne, il faut ou inventer un autre Dieu, ou convenir que celui, dont depuis tant de siecles on entretient les mortels, est à la fois très bon & très méchant, très puissant & très foible, immuable & changeant, parfaitement intelligent & parfaitement dépourvu & de raison, & de plan, & de moyens; ami de l'ordre & permettant le désordre; très juste & très injuste; très habile & très mal-adroit. Enfin n'est-on pas sorcé d'avouer qu'il est impossible de concilier les attributs discordants qu'on entasse sur un être, dont on ne peut dire un seul mot sans tomber aussitôt dans les contradictions les plus palpables? Que l'on essaie d'attribuer une seule qualité à la Divinité, & sur le champ ce qu'on en dira, se trouvera contredit par les essets que l'on assigne à cette cause.

#### S. 110.

La Théologie pourroit à juste titre se définir la science des contradictions. Toute religion n'est qu'un système imaginé pour concilier des notions inconciliables. l'aide de l'habitude & de la terreur, on parvient à persister dans les plus grandes abfurdités, lors même qu'elles sont le plus clairement exposées. Toutes les religions sont aisées à combattre, mais très difficiles à déraciner. La raison ne peut rien contre l'habitude, qui devient, comme on dit, une seconde nature. Il est beau-coup de personnes sensées d'ailleurs, qui, même après avoir examiné les fondements ruineux de leur croyance, y reviennent encore au mépris des raisons les plus frappantes.

Des qu'on se plaint de ne rien com

prendre à la réligion, d'y trouver à chaque pas des absurdités qui répugnent, d'y voir des impossibilités, on nous dit que nous ne sommes pas faits pour rien concevoir aux vérités que la religion nous propose; que la raison s'égare & n'est qu'un guide insidele, capable de nous conduire à la perdition! l'on nous assure de plus que ce qui est fosie aux yeux des bommes, est sagesse aux yeux d'un Dieu, à qui rien n'est impossible. Ensin, pour trancher d'un seul mot les difficultés les plus insurmontables que la Théologie nous présente de toutes parts, on en est quitte pour dire que ce sont des mysteres.

## §. 111.

Otrest-ce qu'un mystere? Si j'exame ne la chose de près, je découvre bientôt qu'un mystere n'est jamais qu'une contradiction, une absurdité palpable, une impossibilité notoire, sur laquelle les Théologiens veulent obliger les hommes à sermer humblement les yeux. En un mot, un mystere est tout ce que nos guides spirituels ne peuvent point nous expliquer.

It est avantageux pour les ministres de la religion que les peuples ne comprennent rien à ce qu'ils enseignent. On est dans l'impossibilité d'examiner ce que l'on ne comprend point; toutes les fois qu'on ne voit goutte, on est forcé de se laisser mener. Si la religion étoit chaire, les prêtres n'auroient pas tant d'affaires ici bas.

Point de religion sans mysteres; le mystere est de son essence; une religion dépourvue de mysteres, seroit une contradiction dans les termes. Le Dieu qui sert de sondement à la religion naturelle, au Théisme ou au Déisme, est lui-métire le plus grand des mysteres pour un esprit qui veut s'en occuper.

#### · §. 112.

Toutes les Religions révélées que l'on voit dans le monde, sont remplies de dogmes mystérieux, de principes initiatelligibles, de merveilles incroyables, de récits étonnans qui ne semblent imaginés que pour confondre la raison. Toute Religion annonce un Dieu caché, dont l'essence est un mystere; en conséquence, la conduite qu'on lui prête, est ausi difficile à concevoir que l'essence de ce Dieu lui-même. La Divinité n'a jamais parle que d'une façon énigmatique de mysterieuse, dans les Religions si variées qu'elle a fondées en dissérentes Régions de morte globe: elle ne s'est par-tout révélée que pour annoncer des mysteres; c'est-à-dire

pour avertir les mortels qu'elle prétendoit qu'ils crussent des contradictions, des impossibilités, des choses auxquelles ils étoient incapables d'attacher aucunes idées certaines.

Prus une Religion a de mysteres, plus elle présente à l'esprit des choses incroyables, & plus elle est en droit de plaire à l'imagination des hommes qui y trouve dès lors une pature continuelle. Plus une Religion est ténébreuse, & plus elle paroît divine, c'est-à-dire conforme à la nature d'un être caché dont on n'a point d'idées.

C'est le propre de l'ignorance de préférer l'inconnu, le caché, le fabuleux, le merveilleux, l'incroyable, le terrible même, à ce qui est clair, simple & vrai. Le vrai ne donne point à l'imagination des secousses aussi vives, que la fiction, que d'ailleurs chacun est le maître d'arranger à sa manière. Le vulgaire ne demande pas mieux que d'écouter des fables, les Pretres & les Législateurs, en inventant des Religions & en forgeant des mysteres, l'ont servi à son gré. Ils se sont attachés par là des entousiastes, des femmes, des ignorants. Des êtres de cette trempe se paient aisément de raisons, qu'ils sont incapables d'examiner : l'amour du simple & du vrai ne se trouve que

dans le petit nombre de ceux, dont l'imagination est réglée par l'étude & la réflexion.

Les habitans d'un village ne sont jamais plus contents de leur curé, que quand il mêle bien du latin dans son sermon. Les ignorants s'imaginent toujours que celui qui leur parle des choses qu'ils ne comprenent pas, est un homme très habile. Voilà le vrai principe de la crédulité des peuples, & de l'autorité de ceux qui prétendent les guider.

## §. 113.

Parler aux hommes pour leur annon-Cer des mysteres, c'est donner & retenir; C'est parler pour n'être point entendu. Celui qui ne parle que par énigmes, ou Cherche à s'amuser de l'embarras qu'il cause, ou trouve son intérêt à ne pas s'expliquer trop clairement. Tout secret annonce défiance, impuissance & crainte. Les Princes & leurs ministres font mystere de leurs projets, de peur que leurs ennemis, venant à les pénétrer, ne les fassent échouer. Un Dieu bon peut-il donc s'a muser de l'embarras de ses créatures? Un Dieu, qui jouit d'une puissance à laquelle rien au monde n'est capable de résister, peut-il apprehender que ses vues loient traversées? Quel intérêt auroit-il

donc à nous faire débiter des énigmes &

des mysteres?

On nous dit que l'homme, par la foiblesse de sa nature, n'est capable de rien comprendre à l'économie divine, qui ne peut-être pour lui qu'un tissu de mysteres: Dieu ne peut lui dévoiler des secrets, nécessairement au dessus de sa portée. Dans ce cas, je répondrai toujours que l'homme n'est pas fait pour s'occuper de l'économie divine; que cette économie ne peut aucunèment l'intéresser; qu'il n'a nul besoin de mysteres qu'il ne scauroit entendre; & partant qu'une Religion mystérieuse n'est pas plus saite pour lui, qu'un discours éloquent n'est fait pour un troupeau de brebis.

#### 'S. 114.

La Divinité s'est révélée d'une façon si peu unisorme dans les diverses contrées de notre globe, qu'en matiere de religion-les hommes se regardent, les uns les autres avec les yeux de la haine ou du mépris. Les partisans des différentes sectes se trouvent réciproquement très ridicules très sous; les mysteres les plus respectés dans une religion, sont des objets de risée pour une autre. Dieu ayant tant fait que de se révéler aux hommes, auroit au moins dû leur parler une même langue

à tous, & dispenser leur foible esprit de l'embarras de chercher quelle peut être la religion vraiment émanée de lui, ou quel est le culte le plus agréable à ses

yeux.

Un Dieu universel auroit du révéler une Religion universelle. Par quelle fatalité se trouve-t-il donc tant de Religions disférentes sur la terre? Quelle est la véritable parmi le grand nombre de celles qui, chacune, prétendent l'être à l'exclusion de toutes les autres? Il y a tout lieu de croire qu'aucune ne jouit de cet avantage; la division & les disputes dans les opinions, sont les signes indubitables de l'incertitude & de l'obscurité des principes d'où l'on part.

## §. 115

Si la Religion étoit nécessaire à tous les hommes, elle devroit être intelligible pour tous les hommes. Si cette Religion étoit la chose la plus importante pour eux, la bonté de Dieu sembleroit exiger qu'elle sût pour eux de toutes les choses la plus claire, la plus évidente, la plus démontrée. N'est-il donc pas étonnant de voir que cette chose, si essentielle au salut des mortels, est précisément celle qu'ils entendent le moins, & sur laquelle depuis tant de siecles leurs Docteurs ont le plus dis-

puté? Jamais les prêtres d'une même fecte ne sont parvenus jusqu'ici à s'accorder entre eux, sur la façon d'entendre les volontés d'un Dieu qui a bien voulu se révéler?

Le monde que nous habitons peut être comparé à une place publique, dans les différentes parties de laquelle sont répandus plusieurs charlatans qui , chacun . s'efforcent d'attirer les passants, en décriant les remedes que débitent leurs confreres. Chaque boutique a ses chalands, persuadés que leurs empyriques possedent seuls les bons remedes: malgré l'usage continuel qu'ils en font, ils ne s'appercoivent pas qu'ils ne s'en trouvent pas mieux ou qu'ils sont tout aussi malades que ceux qui courent après les charlatans d'une boutique différente. La dévotion est une maladie de l'imagination contractée dès l'enfance; le dévot est un hypocondriaque qui ne fait qu'augmenter son mal, à force de remedes. Le sage n'en prend aucun, il suit un bon régime. & d'ailleurs il laisse agir la nature.

#### §. 116.

Aux yeux d'un homme sensé, rien ne paroît plus ridicule, que les jugements que portent les uns des autres, les partisans également insensés des différentes

Religions, dont la terre est peuplée. Un Chrétien trouve que l'Alcoran, c'est-à-dire la révélation divine annoncée par Mahomet, n'est qu'un tissu de réveries impertinentes & d'impostures injurieuses à la Divinité. Le Mahométan de son côté traite le Chrétien-d'idolâtre & de chien; il ne voit que des absurdités dans sa Religion; il s'imagine être en droit de conquérir son pays, & de le forcer, le glaive en main, de recevoir la religion de fon Divin Prophete; il croit sur-tout que rien n'est plus impie & plus déraisonnable que d'adorer un homme, ou de croire la Trinité. Le Chrétien Protestant, qui sans scrupule adore un homme, & qui croit fermement le mystere inconcevable de la Trinité, se moque du Chrétien Catholique, parce que celui-ci croit de plus au mystere de la Transubstantiation; il se traite de fou, d'impie & d'idolatre, parce qu'il se met à genoux pour adorer du pain, dans lequel il croit voir le Dieu de l'univers. Les Chrétiens de toutes les sectes s'accordent à regarder comme des sottises les incarnations du Dieu des Indes Vistnou: ils foutiennent que la feule incarnation véritable est celle de Jésus fils du Dieu de l'univers & de la femme d'un charpentier. Le Théiste, qui se dit sectateur d'une Religion, qu'il suppose être celle de la nature, content d'admettre un Dieu dont il n'a nulle idée, se permet de plaisanter sur tous les autres niysteres enseignés par toutes les Religions du monde.

## **§.** 117.

Un Théologien fameux n'a-t-il pas retonnu l'absurdité d'admettre un Dieu, & de s'arrêter en chemin? "A nous autres, dit-il, qui croyons par la foi un vrai Dieu, une substance singuliere, rien ne doit plus nous coûter. Ce premier mystere, qui n'est pas petit en sui-même, une fois admis, la raison ne doit plus sousfrir de violence sur tout le reste. Pour moi je n'ai pas plus de peine à recevoir un million de choses que je n'entends pas, qu'à croire la premiere vérité qui me passe." (5)

Est-IL rien de plus contradictoire, de plus impossible ou de plus mystérieux que la création de la matiere par un être immatériel; qui, sui-même immuable; opere les changements continuels que nous voyons dans le monde? Est-il rien de plus incompatible avec toutes les notions du bon sens que de croire qu'un

<sup>(5)</sup> Voyez Bibliotheque raisonnée Tom. I. page 84. Ce passage est du R. P. Hardouin de la Société de Jésus.

etre souverainement bon, sage, équitable & puissant préside à la nature, & dirige par lui-même les mouvemens d'un monde qui n'est rempli que de solies, de miseres, de crimes, de désordres qu'il auroit pu d'un seul mot prévenir, empêcher ou faire disparoître? en un mot, dès qu'on admet un être aussi contradictoire que le Dieu Théologique, de quel droit resuseroit-on d'admettre les sables les plus improbables, les miracles les plus étonnants, les mysteres les plus prosonds?

## S. 118.

LE Théiste nous crie, gardez-vous d'adorer le Dieu farouche & bizarre de la Theologie; le mien est un être insimment sage &
bon, c'est le pere des hommes; c'est le plus
doux des Souverains; c'est lui qui remplie
l'univers de ses biensuits; mais, lui diraije, ne voyez-vous pas que tout dément en
ce monde les belles qualités que vous
donnez à votre Dieu? Dans la famille
nombreuse de ce pere si tendre, je n'apperçois que des malheureux. Sous l'empire de ce Souverain si juste, je ne vois
que le crime victorieux & la vertu dans la
détresse. Parmi ces biensaits que vous
vantez, & que votre entousiasme veut
seuls envisager, je vois une soule de

maux de toute espece, sur lesquels vous vous obstinez à sermer les veux. Forcé de reconnoître que votre Dieu, si bon, en contradiction avec lui même, distribue de la même main & le bien & le mal, vous vous trouverez obligé, pour le justisier, de me renvoyer, comme les pretre, aux régions de l'autre vie. Inventez donc un autre Dieu que la Théologie, car le votre est aussi contradictoire que le sien. Un Dieu bon qui fait le mal ou qui permet qu'il se fasse: un Dieu rempli d'équité, & dans l'empire duquel l'innocence est si souvent opprimée: un Dieu parfait qui ne produit que des ouvrages imparfaits & miférables; un tel Dieu & fa conduite ne sont - ils pas d'aussi grands mysteres que celui de l'incarnation?

Vous rougissez, dites-vous, pour vos concitoyens, à qui l'on persuade que le Dieu de l'univers a pu se changer er homme & mourir sur une croix dans ur coin de l'Asie. Vous trouvez très absurde le mystere inessable de la Trinité? Rien ne vous paroît plus ridicule qu'un Dieu qui se change en pain & qui se fait manger chaque jour en mille endroits dissérents? Eh bien! tous ces mysteres sont ils donc plus choquants pour la raison, qu'un Dieu vengeur & rémunérateur des actions des hommes? L'homme, selon

AOM

ľu 🖫

a k :

c,ei

pas

pri

fan.

ďav

libe

libr

ne 1

le 1

pċ

tes

m

ď

ni

vous, est-il libre ou ne l'est-il pas? Dans l'un ou dans l'autre cas, votre Dieu, s'il a l'ombre de l'équité, ne peut ni le punir ni le récompenser. Si l'homme est libre, c'est Dieu qui l'a fait libre d'agir ou de ne pas agir; c'est donc Dieu qui est la cause primitive de toutes ses actions; en punissant l'homme de ses sautes, il le puniroit d'avoir exécuté ce qu'il lui a donné la liberté de faire. Si l'homme n'est pas libre d'agir autrement qu'il ne sait, Dieu ne seroit-il pas le plus injuste des êtres en le punissant des sautes qu'il n'a pu s'empêcher de commettre?

Bien des personnes sont vraiment frappées des absurdités de détail, dont toutes les Religions du monde sont remplies, mais elles n'ont pas le courage de remonter jusqu'à la source d'où ces absurdités ont dû nécessairement découler. On ne voit pas qu'un Dieu rempli de contradictions, de bizarreries, de qualités incompatibles, en échaussant ou sécondant l'imagination des hommes, n'a pu jamais faire éclore qu'une longue suite de

chimeres.

# §. 119,

On croit fermer la bouche à ceux qui nient l'existence d'un Dieu, en leur disant que tous, les hommes, dans tous les sie-

cles, dans tous les pays ont reconnu l'empire d'une Divinité quelconque : n'est point de peuple sur la terre qui n'ait eu la crovance d'un être invisible & puisfant, dont il a fait l'objet de son culte & de la vénération : enfin 'qu'il n'est pas de nation, si sauvage qu'on la suppose, qui ne soit persuadée de l'existence de quelque intelligence superieure à la nature humaine. Mais la croyance de tous les hommes peut-elle changer une erreur en vérité? Un Philosophe célebre a dit avec raifon, on ne prescrit point contre la vérité par la tradition générale ou par le confentemens unanime de tous les hommes (6). Un autre sage avoit dit avant lui, qu'une armie de Docteurs ne suffisoit pas pour changer la natitre de l'erreur 😂 pour en faire une vérité (7).

It fut un tems où tous les hommes ont cru que le soleil tournoit au-tour de la terre, tandis que celle-ci demeuroit immobile au centre de tout le système du monde: il n'y a gueres plus de deux siecles que cette erreur est détruite. Il sut un tems où personne ne vouloit croire l'existence des Antipodes, & où l'on persécutoit ceux qui avoient la témérité de la soutenir; aujourd'hui nul homme

<sup>(6)</sup> Bayle. (7) Averroës.

instruit n'ose plus en douter. Tous les peuples du monde, à l'exception pourtant de quelques hommes moins crédules que les autres, croient encore aux sorciers, aux revenants, aux apparitions, aux esprits, & nul homme sensé ne s'imagine être obligé d'adopter ces, sottises; mais les gens les plus sensés se sont une obligation de croire un esprit universel!

## \$. I20.

Tous les Dieux adorés par les hommes ont une origine fauvage; ils ont été visiblement imaginés par des peuples stupides, ou furent présentés par des législateurs ambitieux & rusés à des nations simples & grossieres, qui n'avoient ni la capacité, ni le courage d'examiner mûrement les objets, qu'à force de terreurs, on leur faisoit adorer.

En regardant de près le Dieu que nous voyons encore adoré de nos jours par les nations les plus policées, on est forcé de reconnoître qu'il porte évidenment des traits sauvages. Etre sauvage, c'est ne connoître d'autre droit que la force; c'est être cruel jusqu'à l'excès; c'est ne suivre que son caprice; c'est manquer de prévoyance, de pendence & de raison. Peuples qui vous croyez civilisés! ne recon-

Kij

noissez-vous pas à cet affreux caractere le Dieu à qui vous prodiguez votre encens les Peintures que l'on vous fait de la Divinité, ne sont-elles pas visiblement empruntées de l'humeur implacable, jalouse vindicative, sanguinaire, capricieuse inconsidérée de l'homme qui n'a poin encore cultivé sa raison? O hommes! vou-n'adorez qu'un grand sauvage, que vou-regardez pourtant comme un modele fuivre, comme un maître aimable, comme un souverain rempli de persections!

Les opinions religieuses des hommes de tout pays sont des monuments antiques & durables de l'ignorance, de l= crédulité, des terreurs & de la férocité de leurs ancêtres. Tout sauvage est un enfant avide du merveilleux, qui s'en abbreuve à longs traits, & qui ne raisonne jamais sur ce qu'il trouve propre à remuer son imagination. Son ignorance sur les voies de la nature fait qu'il attribue à des enchantemens, à la magie tout ce qui lui paroît extraordinaire: à ses yeux ses Prêtres iont des forciers, dans lesquels il suppose un pouvoir tout divin, devant lesquels sa raison confondue s'humilie, dont les oracles sont pour lui des decrets infaillibles qu'il seroit dangereux de contredire.

En matiere de Religion les hommes pour la plupart sont demeurés dans leur barbarie primitive. Les Religions modernes ne sont que des folies anciennes, raieunies ou présentées sous quelque forme nouvelle. Si les anciens fauvages ont adoré des montagnes, des rivieres, des serpens, des arbres, des fétiches de toute espece; si les sages Egyptiens ont rendu leurs hommages à des crocodiles, à des rats, à des oignons, ne voyons-nous pas des peuples, qui se croient plus sages qu'eux, adorer avec respect du pain, dans lequel ils s'imaginent que les enchantemens de leurs Prêtres font descendre la Divinité? Le Dieu-Pain n'est-il pas le fétiche de plusieurs nations chrétiennes, aussi peu raisonnables en ce point, que les nations les plus sauvages?

## §. 121.

La férocité, la stupidité, la folie de l'homme sauvage se sont de tout sems décélées dans les usages religieux, qui surent si souvent ou cruels ou extravagants. Un esprit de barbarie s'est perpétué jusqu'à nous; il perce dans les réligions que suivent les nations les plus policées. Ne voyons-nous pas encore offrir à la Divinité des victimes humaines? Dans la vue d'appaiser la colere d'un Dieu, que l'on suppose toujours aussi séroce, aussi jaloux, aussi vindicatif qu'un sauvage, des loix de K iii

fang ne font-elles pas périr dans des supplices recherchés ceux qu'on croit lui déplaire par leur façon de penser? Les nations modernes, à l'instigation de leurs Prêtres, ont peut-être même rencheri sur la folie atroce des nations les plus barbares; au moins ne trouverons-nous pas qu'il soit venu dans l'esprit d'aucuns sauvages de tourmenter pour des opinions, de fouiller dans les pensées, d'inquiéter les hommes pour les mouvemens invisibles de leurs cerveaux.

Quand on voit des nations policées & favantes, des Anglois, des François, des Allemands, &c., malgré toutes leurs lumieres, continuer à se mettre à genoux devant le Dieu barbare des juifs, c'est-àdire du peuple le plus stupide, le plus crédule, le plus sauvage, le plus insociable qui fût jamais sur la terre: quand on voit ces nations éclairées se partager en sectes, se déchirer les unes les autres, se hair & se mépriser pour les opinions également ridicules qu'elles prennent sur la conduite & les intentions de ce Dieu déraisonnable : quand on voit des perfonnes habiles l'occuper sottement à méditer les volontés de ce Dieu, rempli de caprices & de folies, on est tenté de s'écrier, o hommes! vous êtes encore fauvages! O hommes! vous n'êtes que des enfans, dès qu'il est question de la Reli-

#### S. 122.

QUICONQUE s'est formé des idées vraies de l'ignorance, de la crédulité, de la négligence & de la fottise du vulgaire, tiendra toujours les opinions pour d'autant plus suspectes qu'il les trouvera plus généralement établies. Les hommes, pour la plûpart, n'examinent rien; ils se laissent aveuglément conduire par la coutume & l'autorité: leurs opinions religicules font fur-tout celles qu'ils ont moins le courage & la capacité d'examiner; comme ils n'y comprennent rien, ils sont forcés de se taire, ou du moins ils sont bientôt au bout de leurs raisonnemens. Demandez à tout homme du peuple s'il croit en Dieu? Il sera tout surpris que vous puissiez en douter. Demandez lui ensuite ce qu'il entend par le mot Dieu; vous le jetterez dans le plus grand embarras; vous vous appercevrez fur le champ qu'il est incapable d'attacher aucune idée réelle à ce mot qu'il répete sans cesse: il vous dira que Dieu est Dieu, & vous trouverez qu'il ne sait ni ce qu'il en pense, ni les motifs qu'il a d'y croire.

Tous les peuples parlent d'un Dieu:

mais font-ils d'accord fur ce Dieu? non; ch bien, le partage sur une opinion ne prouve point son évidence, mais est un figne d'incertitude & d'obscurité. même homme est-il toujours d'accord avec lui même dans des notions qu'il s'est faites de son Dieu? non; cette idée varie avec les vicissitudes que sa machine éprouve; autre signe d'incertitude. Les hommes font toujours d'accord avec les autres & avec eux-mêmes sur les vérités démontrées: dans quelque position qu'ils se trouvent, à moins d'être insensés, tous reconnoissent que deux & deux sont quatre; que le soleil éclaire; que le tout est plus grand que sa partie; que la justice est un bien; qu'il faut être bienfaifant pour mériter l'affection des hommes; que l'injustice & la cruauté sont incompatibles avec la bonté. S'accordent-ils de même quand ils parlent de Dieu? tout ce qu'ils en pensent, ou en disent, est aussitôt renversé par les effets qu'ils vont lui attribuer.

Dites à plusieurs peintres de repréfenter une chimere, chacun d'eux, s'en formant des idées différentes, la peindra diversement; vous ne trouverez nulle ressemblance entre les traits que chacun d'eux aura donnés à un portrait dont le modele n'existe nulle part. Tous les Théologiens du monde en peignant Dieu, nous peignent-ils autre chose qu'une grande chimere, sur les traits de laquelle ils ne sont jamais d'accord entre eux, que chacun arrange à sa maniere, & qui n'existe que dans son propre cerveau? Il n'est pas deux individus sur la terre; qui aient, ou qui puissent avoir, les mêmes idées de leur Dieu,

## §. 123.

Prut-être seroit-il plus vrai de dire que tous les hommes sont ou des Sceptiques ou des Athées, que de prétendre qu'ils font fermement convaincus de l'existence d'un Dieu. Comment être assuré de l'existence d'un être que l'on n'a jamais pu examiner, dont il n'est pas possible de se faire aucune idée permanente, dont les effets divers sur nous-mêmes nous empêchent de porter un jugement invariable, dont la notion ne peut-être uniforme dans deux cervelles différentes? Comment peut-on se dire intimement persuadé de l'existence d'un être à qui l'on est à tout moment forcé d'attribuer une conduite opposée aux idées que l'on avoit tâché de s'en former? Est-il donc possible de croire fermement ce qu'on ne peut concevoir? Croire ainsi; n'estce pas adhérer à l'opinion des autres sans en avoir aucune à soi? Les prêtres reglent la croyance du vulgaire; mais ces prêtres n'avouent-ils pas eux-mêmes que Dieu est incompréhensible pour eux? Concluons donc que la conviction pleine & entiere de l'existence d'un Dieu n'est pas aussi générale que l'on voudroit l'affirmer.

ETRE sceptique, c'est manquer des motifs nécessaires pour asseoir un jugement. A la vue des preuves qui semblent établir, & des argumens qui combattent l'existence d'un Dieu; quelques personnes prennent le parti de douter & de suspepdre leur assentiment. Mais au fond cette incertitude n'est fondée que sur ce qu'on n'a pas suffisamment examiné. Est-il donc possible de douter de l'évidence? Les gens sensés se moquent avec raison d'un pyrrhonisme absolu, & même le jugent impossible. Un homme qui douteroit de fa propre existence ou de celle du soleil, paroîtroit complétement ridicule. seroit soupçonné de raisonner de mauvaise foi. Est-il moins extravagant d'avoir des incertitudes fur la non-existence d'un être évidemment impossible? Est-il plus absurde de douter de sa propre existence, que d'hésiter sur l'impossibilité d'un être dont les qualités se détruisent réciproquement? Trouve-t-on plus de probabilités pour croire un être spirituel, que pour croire à l'existence d'un bâton sans deux bouts? La notion d'un être infiniment bon & puissant, qui fait, ou permet pourtant une infinité de maux, estelle moins absurde ou moins impossible, que celle d'un triangle quarré? Concluons donc que le scepticisme religieux ne peut être l'esset que d'un examen peu résléchi des principes Théologiques, qui sont dans une contradiction perpétuelle avec les principes les plus clairs & les mieux

démontrés.

Douter, c'est délibérer sur le jugement que l'on doit porter. Le scepticisme n'est qu'un état d'indécisson qui résulte de l'examen superficiel des choses. Et-il possible d'être sceptique en matiere de Religion, quand on daigne remonter jusqu'à les principes, & regarder de près la notion du Dieu qui lui sert de fondement? Le doute vient pour l'ordinaire ou de paresse, ou de soiblesse, ou d'indifférence, ou d'incapacité. Douter, pour bien des gens, c'est craindre la peine d'examiner des choses auxquelles on n'attache que fort peu d'intérêt. Cependant la Religion, étant présentée aux hommes comme la chose qui doit avoir pour eux les plus grandes conféquences & dans ce monde & dans l'autre, le scepticisme, & le doute à son sujet, ne peuvent être pour l'esprit qu'un état désagréable, & ne lui offrent rien moins qu'un oreiller commode. Tout homme qui n'a pas le courage de contempler sans prévention le Dieu sur lequel toute Religion se fonde, ne peut savoir pour quelle Religion se décider; il ne sait plus, ce qu'il doit croire ou ne pas croire, admettre ou rejetter, espérer ou craindre, en un mot, il ne peut plus prendre son

parti sur rien.

L'indifférence sur la Religion ne peut pas être confondue avec le scepticisme: cette indifférence est elle-même fondée sur l'assurance où l'on est, ou sur la probabilité que l'on trouve à croire que la Religion n'est pas faite pour intéresser. La perfination où l'on est qu'une chose que l'on montre comme très importante ne l'est point, ou n'est qu'indifférente, suppose un examen suffisant de la chose, sans lequel il seroit impossible d'avoir cette perfualion. Ceux qui se donnent pour sceptiques sur les points fondamentaux de la Religion, ne sont pour l'ordinaire que des indolents ou des hommes peu capables d'examiner.

## §. 124.

Dans toutes les contrées de la terre, on nous assure qu'un Dieu s'est révélé. Qu'a-t-il appris aux hommes? Leur prouve-t-il évidemment qu'il existe? Leur ditil où il réside? Leur enseigne-t-il ce qu'il est, ou en quoi son essence consiste? Leur explique-t-il clairement ses intentions & son plan? Ce qu'il dit de ce plan s'accorde-t-il avec les essets que nous voyons? Non sans doute; il apprend sallement qu'il est celui qui est, qu'il est un Dieu caché; que ses voies sont inessables; qu'il entre en sureur, dès qu'on a la témérité d'approsondir ses decrets, ou de consulter la raison pour juger de lui ou de ses ouvrages.

La conduite révélée de Dieu répondelle aux idées magnifiques qu'on voudroit nous donner de sa fagesse, de sa bonté, de sa justice, de sa toute puissance? nullement: dans toute révélation cette conduite annonce un être partial, capricieux, bon tout au plus pour un peuple qu'il favorise, ennemi de tous les autres; s'il daigne se montrer à quelques hommes, il a soin de tenir tous les autres dans l'ignorance invincible de ses intentions divines. Toute révélation particuliere n'annonce t-elle pas évidement en Dieu de l'injustice de la partialité, de la malignité?

Les volontés révélées par un Dieu sontelles capables de frapper par la raison sublime ou la sagesse qu'elles renserment? Tendent-elles évidemment au bonheur du peuple à qui la Divinité les déclare? En examinant les i volontés divines, je n'y trouve en tout pays que des ordonnances bizarres, des préceptes ridicules, des cérémonies dont on ne devine aucumement le but, des pratiques puériles, une étiquette indigne du Monareuxe de la nature . des offrandes, des facrifices, des expiations, utiles à la vérité pour les Mimiftres du Dieu, mais très onéreuses au reste des citoyens: Je trouve de plus que ces loix ont très souvent pour but de rendre les hommes insociables, dédaigneux, intolérans, quetelleurs, injustes, mains envers tous ceux qui n'ont point recu ni les mêmes révélations qu'eux, ni les mêmes ordonnances, ni les mêmes faweurs du ciel.

## §. 125.

Les préceptes de la morale annoncée par la Divinité sont-ils vraiment divins, ou supérieurs à ceux que tout homme raisonnable pourroit imaginer? ils ne sont divins que parce qu'il est impossible à l'esprit humain d'em démèler l'utilité. Ils sont consister la vertu dans un renoncement total à la nature humaine, dans un oubli volontaire de sa raison, dans une fainte haîne pour soi. Ensin ces préceptes sublimes nous montrent assez souvent la

perfection dans une conduite cruelle pour mous-mêmes, & parfaitement inuti le aux autres.

Queloue Dieu s'est-il montré? A-t-il Iui-même promulgué ses loix? A-t-il parlé aux hommes de sa propre bouche? On m'apprend que Dieu ne s'est point montré à tout un peuple, mais qu'il s'est toujours servi de l'organe de quelques personnages savorisés, qui se sont chargés du soin d'enseigner & d'expliquer ses intentions aux profanes. Il ne sut jamais permis au peuple d'entrer dans le sanctuaire; les Ministres des Dieux eurent toujours, seuls, le droit de lui rapporter ce qui s'y passe.

## §. 126.

Si dans l'économie de toutes les révélations divines je me plains de ne reconnoître ni la fagesse, ni la bonté, ni l'équité d'un Dieu: si je soupçonne de la fourberie, de l'ambition, des vues d'intérêt dans les grands personnages qui se sont interposés entre le ciel & nous, on m'assure que Dieu a consirmé par des miracles éclatans la mission de ceux qui ont parlé de sa part. Mais n'étoit-il pas plus simple de se montrer & de s'expliquer par lui-même? D'un autre côté, si j'ai la curiosité d'examiner ces miracles, je vois que ce sont des récits dépourvus de vraisemblance, rapportés par des gens suspects, qui avoient le plus grand intéret de faire croire à d'autres qu'ils étoient

les envoyés du Très-Haut.

Ouels témoins nous cite-t-on pour nous engager à croire des miracles incroyables? L'on en appelle au témoignage de peuples imbécilles qui n'existent plus depuis des milliers d'années, & que, quand bien même ils pourroient attester les miracles en question, l'on pourroit foupconner d'avoir été les dupes de leur propre imagination, & de s'être laissés séduire par des prestiges que des imposteurs habiles opéroient à leurs yeux. Mais, direz-vous, ces miracles font confignés dans des livres qui, par une tradition conftante, se sont perpétués jusqu'à nous. Par qui ces livres ont-ils été écrits? Qui sont les hommes qui les ont transmis & perpétués? Ce sont ou les mêmes gens qui ont établi les Religions, ou ceux qui font devenus leurs adhérents & leurs Ainsi donc en matiere de avant-caufe. Religion, le témoignage des parties intéressées est irréstagable & ne peut eur contesté!

# S. 127.

Dieu a parlé diversement à chaque peuple du globe que nous habitons. L'indies

ne croit pas un mot de ce qu'il a dit au chinois; le Mahométan regarde comme des fables ce qu'il a dit au Chrétien; le Juif regarde & le Mahométan & le Chrétien comme des corrupteurs facrileges de la loi fainte que fon Dieu avoit donnée à fes peres. Le Chrétien, fier de sa révélation plus moderne, damne également & PIndien, & le Chinois, & le Mahomé-\*an . & le Juif même, dont il tient fes livres saints. Qui a tort ou raison? Chacun s'écrie, c'est moi! chacun allegue les mêmes preuves; chacun nous parle de ses Miracles, de ses Devins, de ses Prophetes, de ses Martyrs. L'homme sensé eur répond qu'ils sont tous en délire : ue Dieu n'a point parlé, s'il est vrai qu'il Toit un esprit qui ne peut avoir ni bouche mi langue: que le Dieu de l'univers pourmoit, sans emprunter l'organe des mortels, nípirer à ses créatures ce qu'il voudroit qu'elles apprissent; & que, comme elles Ignorent également par-tout ce qu'elles doivent penser sur Dieu, il est évident que Dieu n'a pas voulu les en instruire.

Les adhérents des différents cultes que Fon voit établis en ce monde s'accusent les uns les autres de superstition & d'impiété. Les Chrétiens ont horreur de la fuperstition payenne, chinoise, mahométane. Les Catholiques-Romains traitent d'impies les Chrétiens Protestants; ceux-ci déclament sans cesse contre la Superstition Romaine. Ils ont tous raisson. Etre impie, c'est avoir des opinions injurieuses pour le Dieu qu'on adore; être superstitieux, c'est en avoir des idées fausses. En s'accusant réciproquement de superstition, les différents Religionistes ressemblent à des bossus qui se reproche-roient les uns aux autres leur conformation vicieuse.

# §. 128.

Les oracles que la Divinité a révélés aux nations par ses différens envoyés sontils clairs? hélas! il n'est pas deux hommes qui les entendent de la même maniere. Ceux qui les expliquent aux autres, ne sont jamais d'accord entre eux; pour les éclaircir, on a recours à des interprétations, à des commentaires, à des allégories, à des gloses; on y découvre un sens mystique bien différent du sens littéral. Il faut par-tout des hommes pour débrouiller ses volontés d'un Dieu, qui n'a pas pu ou voulu s'expliquer clairement à ceux qu'il vouloit éclairer. Dieu préfere toujours de se servir de l'organe de quelques hommes, que l'on peut soupçonner de s'être trompés eux-mêmes, ou d'avoir eu des raisons pour vouloir tromper les autres !

# §. 129.

Les fondateurs de toutes les Religions ont communément prouvé leurs missions par des miracles. Mais qu'est-ce qu'un miracle? C'est une opération directement opposée aux loix de la nature. Mais, selon vous, qui avoit fait ces loix? C'est Dieu. Ainsi votre. Dieu, qui selon vous a tout prévu, contrarie les loix que sa sagesse avoit imposées à la nature! Ces loix étoient donc fautives, ou du moins dans de certaines circonstances elles ne s'accordoient plus avec les vues de ce même Dieu, puisque vous nous apprenez qu'il a cru devoir les suspendre ou les contrarier?

On veut nous persuader que des hommes favorisés par le Très-Haut ont reçu de lui le pouvoir de faire des miracles; mais pour faire un miracle, il faut avoir la faculté de créer de nouvelles causes capables de produire des esses opposés à ceux que les causes ordinaires peuvent opérer. Conçoit-on bien que Dieu puisse donner à des hommes, le pouvoir inconcevable de créer ou de tirer des causes du néant? Est-il croyable qu'un Dieu, qui ne change point, puisse communiquer à des hommes le pouvoir de changer ou de rectifier son plan, pouvoir que, d'au

près son essence, un être immuable ne peut pas avoir lui-même? Les miracles loin de faire beaucoup d'honneur à Dieu loin de prouver la Divinité d'une Religion 🚐 🛥 anéantiffent évidemment l'idée que l'on nous donne de Dieu, de son immutabilité, de ses attributs incommunicables .--& même de sa toute-puissance. Comment un Théologien peut-il nous dire qu'un Dieu, qui a du embrasser tout l'ensemble e de son plan, qui n'a pu faire que des loix très parfaites, qui ne peut y rien changer, foit forcé d'employer des miracles pour faire réussir ses projets, ou puisse accorder à ses créatures la faculté d'opérer des prodiges pour exécuter ses volontés divines? Est-il croyable qu'un Dieu ait befoin de l'appui des hommes? Un être tout-puissant, dont les volontés sont toujours accomplies; un être qui tient dans ses mains les cœurs & les esprits de ses créatures, n'a qu'à vouloir pour qu'elles croient tout ce qu'il desire.

### §. 130.

Que dirons-nons de quelques Religions qui fondent leur Divinité sur des miracles, qu'elles prennent soin elles-mêmes de nous rendre suspectes? Comment ajouter foi aux miracles rapportés dans les livres facrés des Chrétiens, où Dieu se vante lui-même d'endurcir les cœurs, d'aveugler ceux qu'il veut perdre: où ce Dieu permet aux esprits malins & aux magiciens de faire des miracles aussi grands que ceux de ses serviteurs; où l'on prédit que l'antechrist aura le pouvoir d'opérer des prodiges capables d'ébranler la soi des élus mêmes? Celà posé, à quels signes reconnoître si Dieu nous veut instruire ou veut nous tendre un piege? Comment distinguer si les merveilles que mous voyons viennent de Dieu ou du Démon?

Pascal, pour nous tirer d'embarras, nous dit très gravement qu'il faut juger la Doctrine par les miracles, & les miracles par la Doctrine; que la Doctrine discerne les miracles & les miracles discernent la Doctrine. Sil existe un cercle vicieux & ridicule, c'est, sans donte, dans ce beau raisonnement d'un des plus grands désenseurs de la Religion Chrétienne. Quelle est la Religion dans ce monde qui ne se vante pas de posséder la doctrine la plus admirable, & qui ne rapporte pas un grand nombre de miracles pour l'appuyer?

Widence d'une vérité démontrée? quand un homme auroit le fecret de guérir tous les malades, de redresser tous les boiteux,

de ressusciter tous les morts d'une ville de s'élever dans les airs, d'arrêter le cours du soleil & de la Lune, pourra-t-il me convaincre par là que deux & deux nes font point quatre, qu'un fait trois, que trois ne font qu'un; qu'un Dieu qu 🗷 remplit l'univers de son immensité, a pu se renfermer dans le corps d'un juif; que l'éternel peut mourir comme un homme 🚄 qu'un Dieu, que l'on ditimmuable, prévoyant & sensé, a pu changer d'avis su sa Religion, & réformer son propre ou vrage par une révélation nouvelle?

### S. 131.

Sulvant les principes mêmes de la Théologie foit naturelle soit révélée. toute révélation nouvelle devroit passer pour fausse; tout changement dans une Religion émanée de la Divinité devroit être réputé une impiété, un blasphême, Toute réforme ne suppose-t-elle pas que Dieu n'a pas sçu du premier coup donner à sa Religion ni la solidité ni la perfection requise? Dire que Dieu, en donnant une premiere loi, s'est accommodé aux idées groffieres du peuple qu'il vouloit éclairer, c'est prétendre que Dieu n'a ni pu, ni voulu, rendre le peuple qu'il éclairoit alors aussi raisonnable qu'il devoit être pour lui plaire,

Le Christianisme est une impiété, s'il est vrai que le Judaïsme ait jamais eté une religion réellement émanée d'un Dieu saint, immuable, tout puissant & prévoyant. La Religion du Christ suppose, soit des désauts dans la loi que Dieu luimème avoit donnée par Moyle, soit de l'impuissance ou de la malice dans ce Dieu qui n'a pas pu ou voulu rendre les juis tels qu'il falloit qu'ils sussent à son gré. Toutes les Religions nouvelles, ou résormes de religions anciennes sont évidemment sondées sur l'impuissance, sur l'inconstance, sur l'imprudence, sur la malice de la Divinité.

# S. 132,

Apôtres, fondateurs ou réformateurs de religions ont fait de grands miracles. I histoire m'apprend aussi que ces Apôtres réformateurs & leurs adhérents ont été communément honnis, persécutés & mis à mort comme des pertubateurs du repos des nations. Je suis donc tenté de croire qu'ils n'ont pas fait les miracles qu'on leur attribue: en esset ces miracles auroient dû leur faire des partisans en grand nombre parmi ceux qui les voyoient, qui autoient dû empêcher que les opérateurs ne sussent maltraités. Mon incrédulité re-

double, si l'on me dit que les faiseurs de miracles ont été cruellement tourmentés ou suppliciés. Comment croire que des Missionaires, protégés par un Dieu, & revêtus de sa puissance divine, jouissant du don des miracles n'aient pu opérer le miracle si simple de se soustraire à la

cruauté de leurs persécuteurs?

On a l'art de tirer des persécutions elles-mêmes une preuve convaincante en faveur de la Religion de ceux qui les ont éprouvées: mais une religion qui se vante d'avoir coûté la vie à beaucoup de Martyrs & qui nous apprend que ses fondateurs ont souffert, pour l'étendre, des supplices inouis, ne peut-être la Religion d'un Dieu bienfaisant, équitable & tout puissant. Un Dieu bon ne permettroit pas que des hommes, chargés d'annoncer les volontés; fussent maltraités. Un Dieu tout - puissant, voulant fonder une Religion, se serviroit de voies plus simples & moins funestes aux plus fideles de ses serviteurs. Dire que Dieu a voulu que sa Religion fut scellée par le sang, c'est disc que ce Dieu est foible, injuste, ingrat & fanguinaire, & qu'il facrifie indignement ses envoyés aux vues de son ambition.

§. 133.

Mourir pour une religion ne prouve

pas qu'une religion soit véritable ou divine; celà prouve tout au plus qu'on la suppose telle. Un entousiaste, en mourant, ne prouve rien, sinon que le fanatisme religieux est souvent plus sort que l'amour pour la vie. Un imposteur peut quelquesois mourir avec courage il fait alors, comme on dit, de nécessité vertu.

On est souvent & surpris & touché à la vue du courage généreux & du zêle dé-Intéressé qui a porté des missionaires à prêcher leur doctrine, au risque même d'éprouver les traitements les plus rigoureux. Ontire de cet amour pour le falut des hommes, des inductions favorables à la religion qu'ils ont annoncée. Mais, au fond, ce désintéressement n'est qu'apparent. Qui ne risque rien n'a rien: un missionaire veut tenter fortune, à l'aide de sa doctrine; il scait que s'il a le bon-Leur de débiter sa denrée, il deviendra Le maître absolu de ceux qui le prendront pour guide; il est sûr de devenir l'objet de leurs soins, de leurs respects, de leur vénération; il a tout lieu de croire qu'il ne anquera de rien. Tels font les vrais mofs qui allument le zele & la charité de tant de prédicateurs & de missionaires, Que l'on voit courir le monde.

Mourir pour une opinion, ne prouve Pas plus la vérité ou la bonté de cette opinion, que mourir dans une bataille ne prouve le bon droit du Prince aux intérêts duquel tant de gens ont la folie de s'immoler. Le courage d'un martyr enivré de l'idée du Paradis, n'a rien de plus furnaturel que le courage d'un homme de guerre, enivré de l'idée de la gloire. ou retenu par la crainte du déshonneur, Ouelle différence trouve-t-on entre un Iroquois, qui chante tandis qu'on le brûle à petit feu, & le Martyr S. Laurent qui

fur le gril infulte son Tyran?

Les prédicateurs d'une doctrine nouvelle succombent, parce qu'ils ne sont pas les plus forts; les Apôtres font communément un métier périlleux, dont ils prévoient d'avance les conséquences : leur mort courageuse ne prouve pas plus la vérité de leurs principes, ni leur propre sincérité, que la mort violente d'un ambitieux ou d'un brigand ne prouve qu'ils ont eu raison de troubler la Société, ou qu'ils se sont crus autorisés à le faire. Le métier de missionnaire fut toujours slatteur pour l'ambition, & commode pour subsister aux dépens du vulgaire; ces avantages on pu suffire pour faire oublier les dangers qui l'entourent.

# **§.** 134.

Vous nous dites, & Théologiens! que

gesse qui est solie aux yeux des hommes, est sagesse devant un Dieu, qui se plaît à confondre
la sagesse des sages. Mais ne prétendez-vous
pas que la sagesse humaine est un présent
du ciel? En nous disant que cette sagesse
déplaît à Dieu, n'est que solie à ses yeux,
& qu'il veut la consondre, vous nous
annoncez que votre Dieu n'est l'ami que
des gens sans lumieres, & qu'il fait aux
gens sensés un sunieres, dont ce
tyran perside se promet de les punir cruellement un joure N'est-il pas bien étrange
que l'on ne puisse être l'ami de votre
Dieu, qu'en se déclarant ennemi de la
raison & du bon sens!

### §. 135.

La foi suivant les Théologiens est un ronsement inévident. D'où il suit que la Religion exige que l'on croie sermement des choses non évidentes, & des propositions souvent très peu probables ou très contraires à la raison. Mais récuser la raison pour juge de la foi, n'est-ce pas avouer que la raison ne peut s'accommoder de la foi? Puisque les Ministres de la Religion ont pris le parti de bannir la raison, il saut qu'ils aient senti l'impossibilité de concilier cette raison avec la foi, qui n'est visiblement qu'une soumission aveugle à ses Prêtres, dont l'auto-

grand poids, que l'évidence même, & préférable au témoignage des sens.

"Immolez votre raison; renoncez a , l'experience; désiez-vous du témoi, gnage de vos sens; soumettez-vous , sans examen à ce que nous vous annon, cons au nom du ciel. , Tel est le langage uniforme de tous les Prêtres du monde; ils ne sont d'accord sur aucun point, sinon sur la nécessité de ne jamais raisonner, quand il s'agit des principes qu'ils nous présentent comme les plus

importants à notre félicité!

Je n'immolerai point ma raison, parce que cette raison seule peut me faire distinguer le bien du mal, le vrai du saux. Si, comme vous le prétendez, ma raison vient de Dieu, je ne croirai jamais qu'un Dieu, que vous dites si bon, ne m'ait donné la raison, que pour me tendre un piege, afin de me conduire à la perdition. Prêtres! en décriant la raison, ne voyezvous pas que vous calomniez votre Dieu, dont vous nous assurez que cette raison est un don?

Je ne renoncerai point à l'expérience, parce qu'elle est un guide bien plus sur que l'imagination ou que l'autorité des guides qu'on voudroit me donner. Cette expérience m'apprend que l'entousiasme L'intérêt peuvent-les aveugler & les égarer eux-mêmes, & que l'autorité de l'expérience doit être d'un tout autre poids fur mon esprit, que le témoignage suspect de beaucoup d'hommes que je connois ou très capables de se tromper, ou très intéressés à tromper les autres.

Je me défierai de mes sens, parce que je n'ignore pas qu'ils peuvent quelquefois mi'induire en erreur; mais d'un autre Cóté je sçais qu'ils ne me tromperont pas toujours. Je sçais très bien que l'œil me montre le soleil beaucoup plus petit qu'il n'est réellement; mais l'expérience, qui n'est que l'application réitérée des sens. m'apprend que les objets paroissent constamment diminuer en raison de leur distance; c'est ainsi que je parviens à m'assurer que le soleil est bien plus grand que le globe de la terre; c'est ainsi que mes sens suffisent pour rectifier les jugemens précipités, que mes sens m'avoient fait porter .-

En m'avertissant de me désier du témoignage de mes sens, l'on anéantit pour moi les preuves de toute Religion. Si les hommes peuvent être les dupes de leur imagination, & si leurs sens sont trompeurs, comment veut-on que je croie aux miracles qui ont frappé les sens trompeurs de nos Ancêtres? Si mes sens font des guides infideles, l'on m'apprend que je ne devrois pas ajouter foi, même aux miracles que je, verrois s'opérer fous mes yeux.

### §. 136.

Vous me répétez sans cesse que les vérités de la religion sont au-dessus de la raison. Mais ne convenez-vous pas, dès lors, que ces vérités ne sont point faites pour des êtres raisonnables? Prétendre que la raison peut nous tromper, c'est nous dire que la vérité peut être fausse; l'utile peut nous être nuisible. La raison est - elle autre chose que la connoissance de l'utile & du vrai? D'ailleurs, comme nous n'avons pour nous conduire en cette vie, que notre raifon plus ou moins exercée, que notre raison telle qu'elle est, & nos sens tels qu'ils sont, dire que la raison est un guide infidele & que nos fens font trompeurs, c'est nous dire que nos erreurs sont nécessaires, que notre ignorance est invincible, & que une injustice extrême Dieu ne peut nous punir d'avoir suivi les seuls guides qu'il ait voulu nous donner.

PRÉTENDRE que nous sommes obligés de croire des choses qui sont au-dessius de notre raison, c'est une assertion aussi ridicule, que de dire que Dieu exige que sans aîles nous nous élevions dans les airs. Assurer qu'il est des objets sur lesquels il n'est pas permis de consulter sa raison, c'est nous dire que dans l'assaire, la plus intéressante pour nous, il ne faut consulter que l'imagination, ou qu'il est à pro-

pos de n'agir qu'au hazard.

Nos Docteurs nous disent que nous devons sacrifier notre raison à Dieu: mais quels motifs pouvons-nous avoir de facrifier notre raison à un être qui ne nous fait que des présens inutiles, dont il ne prétend pas que nous fassions usage? Quelle confiance pouvons-nous prendre dans un Dieu qui, suivant nos Docteurs eux - mêmes, est assez malin pour endurcir les cœurs, pour frapper d'aveuglement, pour nous tendre des pieges. pour nous induire en tentation? Enfin quelle cónfiance pouvons-nous prendre dans les Ministres de ce Dieu qui, pour nous guider plus commodément, nous ordonnent de tenir les yeux fermés?

§. 137.

Les hommes se persuadent que la Religion est la chose du monde la plus sélieuse pour eux, tandis que c'est la chose qu'ils se permettent le moins d'examiner par eux-mêmes. S'agit-il de l'acquisicion d'une charge, d'une terre ou d'une maifon, d'un placement d'argent, d'une transaction ou d'un contract quelconque? vous voyez chacun examiner tout avec soin, prendre les précautions les plus grandes, peser tous les mots d'un écrit, se mettre en garde contre toute surprise. Il n'en est pas de même pour la Religion; chacun la prend au hazard & la croit sur parole, sans se donner la peine de rien examiner.

Deux eauses semblent concourir pour entretenir dans les hommes la négligence & l'incurie qu'ils montrent, lorsqu'il s'agit d'examiner leurs opinions gieuses. La premiere c'est le désespoir de percer l'obscurité necessaire, dont toute Religion est entourée, même premiers principes: elle n'est propre qu'à rebuter des esprits paresseux qui, n'y voyant qu'un chaos, la jugent impolsible à démêler. La seconde, c'est que chacun se promet bien de ne point se laisser trop gêner par les préceptes séveres, que tout le monde admire dans la Théorie & que très peu de personnes s'embarrassent de pratiquer à la rigueur. Bien des gens ont leur Religion comme de vieux titres de famille, que jamais ils ne se sont donné la peine d'éplucher, mais qu'ils mettent dans leurs archives pour y recourir au besoin. S. 138-

# S. 138.

Les disciples de Pythagore ajoutoient une foi implicite à la doctrine de leur maître: il l'a dit, étoit pour eux la folu-tion de tous les problèmes. Les hommes pour la plûpart se conduisent avec aussi peu de raison. En matiere de Religion, un Curé, un Prêtre, un Moine ignorant deviennent les maîtres des pensées. La foi foulage la foiblesse de l'esprit humain. pour qui l'application est communément en travail très pénible : il est bien plus commode de s'en rapporter à d'autres. que d'examiner soi - même: l'examen étant lent & difficile, déplait également aux ignorants stupides & aux esprits trop ardents: voilà, sans doute, pourquoi la foi trouve tant de partifans sur la terre.

Moins les hommes ont de lumieres & de raison, plus ils montrent de zèle pour leur Religion. Dans toutes les factions religieuses, les femmes, ameutées par leurs directeurs, montrent un très grand zèle pour des opinions, dont il est évident qu'elles n'ont aucune idée. Dans les querelles Théologiques, le peuple s'élance en bête féroce sur tous ceux contre les quels son Prètre veut l'agacer. Une ignorance prosonde, une crédulité sans borrance prosonde.

ries, un tête très foible, une imagination emportée, voilà les matériaux avec lesquels se font les dévots, les zélés, les faints. Comment faire entendre faison à des gens qui n'ont chautre principe, que de se laisser guider et de ne jamais examiner? Les dévots et le peuple sont entre les mains de leurs guides, des automates qu'ils remuent à fantaisse.

#### §. 139.

La Religion est une affaire d'usage & de mode; il faut faire somme les autres. Mais parnai tant de religions que nou voyons dans le monde, laquelle doit-on choisir? cet examen seroit trop péniste et trop long; il faut donc s'en tenir à la Religion de ses peres, à celle de son pays, à celle du Prince, qui, ayant la force en main, doit être la meilleure. Le hazard seul décide de la Religion & d'un nomme & d'un peuple: les François seroient aujourd'hui aussi bons Musulmans qu'ils sont Chrétiens, si leurs ancètres autresois n'avoient repoussé les efforts des Sarrasins.

Si l'on juge des intentions de la Providence par les événemens & les révolutions de ce monde, on est forcé de croire qu'elle est affez indifférente sur les Religions diverses que nous trouvons sur la ferre. Pendant des milliers d'années le Pagamisme, le Polythéisme, l'Idolatrie ont été les Religions du monde; on affure aujourd'hui que dérant cette période les peuples les plus florissants n'ont pas eu la moindre idée de la Divinité, idée que l'on dit pourtant si nécessaire à tous les hommes. Les Chrétiens prétendent qu'à l'exception du peuple Juif, c'est à dire, d'une poignée de malheureux, le genre humain entier vivoit dans l'ignorance la plus crasse de ses devoirs envers Dien, & n'avoit que des notions injurieules à la Majesté Divine. Le Christianisme, sorti du Judaisme, três - humble dans son origine obscure, devint puissant & cruel lous les empéreurs Chrétiens, qui ? poussés d'un faint zéle, le répandirent merveilleusement dans leur empire par le fer & par le feu, & l'éleverent sur les ruines du Paganisme renversé. Mahomet & ses fucceffeurs, fecondés par la Providence ou par leurs armes victorieuses, parvinrent en peu de tems à faire diffparoître la Religion Chrétienne d'une partie de l'Asie, de l'Afrique & de l'Europe même; PEvangile fut forcé pour lors de céder à Alcoran.

Dans toutes les factions ou fectes qui, pendant un grand nombre de fiecles ont déchiré les Chrétiens, la raison du plus fort sut toujours la meilleure; les armes & la volonté des Princes déciderent seules de la doctrine la plus utile au salut des nations. Ne pourroit-on pas en conclure, ou que la Divinité prend très peu d'intérêt à la Religion des hommes, ou qu'elle se déclare toujours en saveur des opinions qui conviennent le mieux aux puissances de la terre; enfin qu'elle change de systèmes, dès que ceux - ci ont la

fantaisse d'en changer?

Un Roi de Macassar, ennuyé de l'idolatrie de ses peres, prit un jour fantaille de la quitter. Le conseil du Monarque délibéra long-tems pour savoir si l'on appelleroit des Docteurs Chrétiens ou Mahométans. Dans l'impossibilité de démèler la meilleure des deux religions, il fut résolu de mander en même tems des misfionaires de l'une & d'autre, & d'embrasser la doctrine de ceux qui auroient l'avantage d'arriver les premiers: on ne douta point que Dieu, qui dispose des vents, n'expliquat ainsi ses volontés luimême: les Missionnaires de Mahomet ayant été les plus diligents, le Roi avec son peuple se soumit à la loi qu'il s'étoit imposée; les Missionaires du Christ furent éconduits, par la faute de leur Dieu qui ne leur permit point d'arriver d'assez

bonne heure (8). Dieu consent évidemment que le hazard décide de la Reli-

gion des peuples.

Toujours ceux qui gouvernent décident infalliblement de la Religion des peuples. La vraie Religion n'est jamais que la Religion du Prince; le vrai Dieu, c'est le Dieu que le prince veut qu'on adore; la volonté des Prêtres qui gouvernent le Prince, devient toujours la volonté de Dieu. Un plaisant à dit, avec raison, que la Religion véritable n'est jamais que celle qui a pour elle le prince 🔂 le bourreau. Les empereurs & les bourreaux ont long-teins foutenus les Dieux de Rome contre le Dieu des Chrétiens: celui-ci avant mis dans son partiles empereurs, leurs foldats & leurs bourreaux, est parvenu à faire disparoître le culte des Dieux Romains. Le Dieu de Mahomet est parvenu à chasser le Dieu des Chrétiens d'une grande partie des états qu'il occupoit autrefois.

Dans la partie orientale de l'Asie, il est une vaste contrée, très florissante, très abondante, très peuplée & gouvernée par des loix si sages, que les conquérants

- M iij

<sup>(8)</sup> Voyez la Déscription historique du royaume de Macassar. Paris 1688.

les plus farouches les ont adoptées avec respect. Cest la Chine. A l'exception du Christianisme, qui en flu banni comme dangereux, les peuples y suivent les superstitions qui leur plaisent, tandis que les Mandarins, ou Magistrats, détrompés depuis long-tents de la religion pobulaire, ne s'en occupent que pour veiller à ce que les Bonger ou Prêtres ne se servent pas de cette Religion pour troubler le repos de l'Etat, Cependant on ne voit pas que la Providence refuse fes bienfaits à une nation dont les ches prennent si peu d'intérêt au culte qu'on lui rend; les Chinois jouissent au contraire d'un bien-être & d'un repos dignes d'être enviés par tant de peuples que la Religion divise; ravage & met souvent en feu.

On ne peut raisonnablement se proposer d'ôter au peuple ses solies; mais on peut se proposer de guérir de leurs solies ceux qui gouvernent le peuple; ceux-ci empécheront alors que les solies du peuple ne deviennent dangereuses. La superstition n'est à craindre que lorsquelle a pour elle les Princes & les soldats; c'est alors qu'elle devient cruelle & sanguinaire. Tout souverain qui se sait le protecteur d'une secte ou d'une faction religieuse, se fait communément le tyras des autres sectes, & devient lui-même le pertubateur le plus cruel du repos de les Etats.

#### \$ 140.

On nous répete sans cesse, & beaucoup de personnes senses sinissent par le
croire, que la Religion est nécessaire
pour contenir les hommes; que sans elle
il n'existeroit plus de freus pour les
peuples; que la morale & la vertu hu
sont intimement liées. , La crainte du
, Seigneur est, nous crie-t-on, le com, mencement de la sagesse. Les terreurs
, d'une autre vie sont des terreurs salu, taires & propres à contenir les passions
, des hommes."

Pour désabuser de l'utilité des notions religieuses, il suffit d'ouvrir les yeun de de considérer quelles sont les moeurs des nations les plus soumises à la Religion. On y voit des Tyrans orgueilleux, des Ministres oppresseurs, des Courtisans persides, des Concussionnaires sans nombre, des Magistrats peu scrupuleux, des fourbes, des adulteres, des libertins, des prostituées, des voleurs & des frippons de toutes espece, qui n'ont jamais douté, ni de l'existence d'un Dieu vengeur & rémunérateur, ni des supplices

ŀ

de l'enser, ni des joies du Paradis.

Quoique très inutilement pour le plus grand nombre des hommes, les Miniftres de la Religion se sont étudiés à rendre la mort terrible aux yeux de leurs sectateurs. Si les Chrétiens les plus dévots pouvoient être conséquents, ils passeroient toute leur vie dans les pleurs, & mourroient ensuite dans les plus terribles allarmes: quoi de plus effrayant que la mort pour des infortunés à qui l'on répete à tout moment, qu'il est horrible de tomber entre les mains du Dieu vivant; que l'on doit opérer fon salut aves crainte & tremblement! cependant on nous assure que la mort du Chrétien a des consolations infinies, dont l'incrédule est privé. Le bon Chrétien, nous dit-on, meure dans la ferme espérance d'un bonheur éternel qu'il a taché de mériter. Mais cette ferme affurance n'est-elle pas elle-même une présomption punissable aux veux d'un Dieu sévere? Les plus grands saints ne doivent-ils pas ignorer s'ils sont dignes d'amour ou de baine? Prêtres! qui nous consolez par l'espoir des joies du Paradis, & qui pour lors fermez les yeux fur les tourments de l'enfer, avez-vous donc eu l'avantage de voit vos noms & les nôtres inscrits au liere de vie?

### S. 141.

Opposer aux passions & aux intérêts présents des hommes, les notions obscures d'un Dieu métaphysique que personne ne conçoit, les châtimens incroyables d'une autre vie, les plaisirs du ciel, dont on n'a point d'idées, n'est-ce pas combattre des réalités par des chimeres? Les hommes n'ont jamais de leur Dieu que des idées confusés, ils ne le voient, pour ainsi dire, que dans les nuées; ils ne penfent jamais à lui, quand ils ont le desir de mal faire: toutes les fois que l'ambition, la fortune ou le plaisir les sollicitent ou les entraînent, & le Dieu, & ses menaces, & ses promesses ne retiennent personne. Les choses de cette vie ont pour l'homme, un degré de certitude que la foi la plus vive ne peut jamais donner aux choles de l'autre vie.

TOUTE Religion dans son origine sut un frein imaginé par des Législateurs, qui voulurent se soumettre les esprits des peuples grossiers. Semblables aux nourrices, qui sont peur aux ensans pour les obliger à se tenir en repos, des ambitieux se servirent du nom des Dieux pour faire peur à des sauvages; la terreur leur parut propre à les sorcer de supporter tranquillement le joug qu'ils vouloient leur impo-

fer. Les loups-garoux de l'enfance fontils donc faits pour l'âge mûr? L'homme dans sa maturité n'y croit plus, ou s'il y croit encore, il ne s'en émeut gueres & va toujours son train.

#### §. 142.

It n'est gueres d'hommes qui ne craigne bien plus ce qu'il veit que ce qu'il ne voit pas, les jugements des hommes dont il éprouve les essets, que les jugements d'un Dieu dont il n'a que des idées stotantes. Le desir de plaire au monde, le torrent de l'usage, la crainte d'un ridicule & du qu'en dira-t-on, ont bien plus de force que toutes les opinions religieuses. Un homme de guerre, dans la crainte d'un déshonneur, ne va-t-il pas tous les jours hazarder sa vie dans les combats, au risque même d'encourir la damnation éternelle?

Les personnes les plus religieuses montrent souvent plus de respect pour un valet que pour Dieu. Tel homme qui croit très sermement que Dieu voit tout, sait tout, est présent par-tout, se permettra, quand il est seul, des actions que jamais il ne seroit en la présence du dernier des mortels. Ceux-mêmes qui se disent le plus sortement conventus de l'existence d'un Dieu, ne laissent pas d'agu à chaque instant, comme s'ils n'en croyoient rien.

# §, 143,

", Laisses au moins, nous dira-t-on, ", subsister l'idée d'un Dieu, qui seule ", peut servir de frein aux passions des ", Rois." Mais, en bonne soi, pouvonsnous admirer les essets merveilleux que la grainte de ce Dieu produit pour l'ordinaire sur l'esprit des Princes qui se disent ses images? quelle idée se faire de l'original,

fi l'on en juge par ses copies!

Les Souverains, il est vrai, se disent les représentants de Dieu, ses lieutenants sur la terre. Mais la crainte d'un maître plus puissant qu'eux, les engage-t-elle à s'occuper sérieusement du bien-être des peuples que la Providence a confiés à leurs soins? La terreur prétendue que devroit leur inspirer l'idée d'un juge invisible; à qui seul ils se prétendent comptables de leurs actions, les rend-elle plus équitables, plus humains, moins avares du sang & des biens de leurs sujets, plus modérés dans leurs plaisirs, plus attentifs à leurs devoirs? Enfin ce Dieu, par lequel on affure que les Rois reguent les empeche-t-il de vexer de mille manieres les peuples dont ils devroient être les conducteurs, les protecteurs & les

Peres? Que l'on ouvre les yeux; que l'on promene ses regards sur toute la terre, & l'on verra presque par-tout les hommes gouvernés par des Tyrans, qui ne se servent de la Religion que pour abrutir davantage les esclaves qu'ils accablent sous le poids de leurs vices, ou qu'ils facrissent sans pitié à leurs fatales

extravagances.

Lorn de servir de frein aux passions des Rois, la Religion par ces principes même leur met évidemment la bride sur le cou. Elle les transforme en des Divinités, aux caprices desquelles il n'est jamais permis aux nations de résister. En même tems qu'elle déchaîne les Princes & brise pour eux les liens du pacte social, elle s'essorce d'enchaîner les esprits & les mains des sujets qu'ils oppriment. Est-il donc surprenant que les Dieux de la terre, se croient tout permis, & ne regardent leurs sujets que comme les vils instruments de leurs caprices ou de leur ambition?

La religion a fait en tout pays du Monarque de la nature, un tyran cruel, fantasque, partial, dont le caprice fait la regle: le Dieu-Monarque n'est que trop bien imité par ses représentants sur la terre. Par-tout la religion ne semble imaginée que pour endormir les peuples dans les sers, asin de sournir à leurs maîtres la facilité de les dévorer, ou de les rendre impunément malheureux.

# S. 144.

Pour se garantir des entreprises d'un Pontife hautain qui vouloit régner sur les Rois, pour mettre leur personne à couvert des attentats des peuples crédules, excités par les Prêtres, plusieurs Princes de l'Europe pretendirent ne tenir leurs couronnes & leurs droits que de Dieu feul, & ne devoir compte qu'à lui de leurs actions. La puissance civile, avant à la longue eu l'avantage dans ses combats avec la puissance spirituelle, les Prêtres. forcés de céder, reconnurent les droits divins des Rois, les précherent aux peuples, en se réservant la faculté de changer d'avis & de prêcher la révolte, toutes les fois que les droits divins des Rois ne s'accorderoient pas avec les droits divins du clergé. Ce fut toujours aux dépens des nations, que la paix fut conclue entre les Rois & les Prêtres, mais ceux-ci conferverent leurs prétentions nonobstant tous les traités.

Tant de tyrans & de mauvais Princes, à qui leur conscience reproche sans cesse leur négligence ou leur perversité, loin de craindre leur Dieu, aiment bien mieux avoir affaire à ce juze invisible qui jamais

ne s'oppose à sien: ou à ses Pretres, tous jours faciles pour les maîtres de la terre, qu'à leurs propres sujets: les peuples réduits au désespoir, pourroient bien appeller comme d'abus des droits divins de leurs chress. Les hommes quand ils sont excédés, prepuent quelquesois de l'humeur, & los droits divins du tyran sont alors forcés de céder aux droits naturels des sujets.

On a meilleur marché des Dieux que des hommes. Les Bois ne doivent compte de leurs aftions qu'à Dieu seul; les Prétres n'en doivent compte qu'à eux-métres il y a tout lieu de croire que les me & les autres se tiennent plus assures de l'indulgence du ciel que de celle de la terre. Il est bien plus aisé d'échapperaux jugement des Dieux, que l'on peut appaiser à peu de frais, qu'au jugement des hommes dont la panience est épuisée.

"Si vous ôtez aux Souverains la crain"te d'une puissance invisible, quel freir
"to opposerez-vous à leurs égapemens?"

Qu'ils apprennent à régner; qu'ils apprennent à être justes, à respecter les droits des peuples, à reconnoître les bienfaits des nations desquelles ils tienhent leur grandeur & leur pouvoir; qu'ils apprennent à craindre les hommes; à se soumettre aux loix de l'équité; que personne ne puisse les franchir sans péril; que ces lois

contiennent également & le puissant & le foible, & les grands & les petits, & le

fouverain & les sujets.

La crainte des Dieux, la religion, les terreurs d'une autre vie, voilà les digues métaphysiques & surnaturelles que l'on oppose aux passions sougueuses des Princes! ces digues sont-elles suffisantes? c'est à l'expérience à résoudre la question. Opposer la religion à la méchanceté des tyrans, c'est vouloir que des spéculations vagues, incertaines, inintelligibles soient plus puissantes, que des penchants que tout conspire à sortiser de jour en jour en œux.

# §. 145.

On nous vante sans cesse les ayantages inmenses que la religion procure à la politique: anxis pour peu qu'on réséculte, on réconnoitre sans peine que les opinions religientes aveuglent également & les Souverains & les Pemples, & ne les éclairent jamais in sur leurs vrais intéréts. La Religion ne sorme que trop souvent des despotes licentieux & sans mœurs, obéis par des estlaves, que tout oblige de se conformer à leurs vues.

FAUTE d'avoir médité ou connu les vrais principes de l'Administration, le but & les droits de la Vie Sociale, les intérêts réels des Hommes, les devoirs qui les lient, les Princes sont presqu'en tout pays devenus licentieux, absolus & pervers, & leurs sujets abjects, malheureux & méchants. Ce sut pour s'épargner le soin d'étudier ces objets importants, que l'on se crut obligé de recourr à des chimeres qui, jusqu'ici, bien loin de remédier à rien, n'ont sait que multiplier les maux du genre humain, & le détourner des choses les plus intéressantes pour lui.

La façon injuste & cruelle dont tant de nations sont gouvernées ici bas, ne sournit-elle pas visiblement une des preuves les plus fortes, non seulement du per d'esset que produit la crainte d'une autre vie, mais encore de la non existence d'une Providence qui s'intéresse au sort de la race humaine? S'il existoit un Dien bon, ne seroit-on pas forcé de convent qu'il néglige étrangement en cette vie, le plus grand nombre des hommes? Il sembleroit que ce Dieu n'a créé les nations que pour être les jouets des passions & des solies de ses représentants sur

la terre.,

# §. 146.

Pour peu qu'on life l'histoire avec quelque

quelque attention, on verra que le Christianisme, rampant d'abord, ne s'est insinué chez les nations sauvages & libres de l'Europe, qu'en faisant entrevoir leurs chefs que les principes religieux favorisoient le Despotisme, & mettoient un pouvoir absolu dans leurs mains. Nous voyons en conféquence des Princes barbares se convertir avec une promptitude miraculeuse; c'est-à-dire, adopter fans examen un système si favorable à leur ambition, & mettre tout en usage pour le faire embrasser à leurs sujets. Si les ministres de cette Religion ont souvent dérogé depuis à leurs principes serviles, c'est que la Théorie n'influe fur la conduite des ministres du seigneur, que lorsqu'elle s'accommode avec leurs intéréts temporels.

Le Christianisme se vante d'avoir apporté aux hommes un bonheur inconnu des siecles précédents. Il est vrai que les Grecs n'ont point connu les droits divint des Tyrans ou des usurpateurs des droits de la Patrie. Sous le Paganisme, il n'étoit jamais entré dans la tête de personne que le ciel ne vouloit pas qu'une nation se défendit contre une bête séroce qui la ravageoit insolemment. La Religion des Chrétiens imagina de mettre les Tyrans en sûreté, & posa pour principe que les

peuples devoient renoncer à la défense légitime d'eux-mêmes. Ainsi les Nations Chrétiennes sont privées de la premiere loi de la nature, qui veut que l'homme résiste au mal, & désarme quiconque s'apprête, à le détruire! Si les ministres de l'Eglise ont souvent permis aux peuples de se révolter pour la cause du ciel, jamais ils ne leur permirent de se révolter pour des maux très réels ou des violences connues.

C'est du ciel que sont venus les sers, dont on se servit pour enchaîner les esprits des mortels. Pourquoi le Mahométan est-il par-tout esclave? c'est que son Prophete le subjugua au nom de la Divinité, comme avant lui Mosse avoit dompté les Juiss. Dans toutes les parties de la terre, nous voyons que les premiers législateurs surent les premiers Souverains & les premiers Prêtres des Sauvages auxquels ils donnerent des loix.

LA Religion ne semble imaginée que pour exalter les Princes au-dessus de leurs nations, & leur livrer les peuples à discrétion. Dès que ceux-ci se trouvent bien malheureux ici bas, on les fait taire en les menaçant de la colere de Dieu: on fixe leurs yeux sur le ciel, asin de les empêcher d'appercevoir les vraies causes de

leurs maux, & d'y appliquer les remedes que la nature leur préfente.

# \$ 147.

A force de répéter aux hommes que la terre n'est point leur vraie Patrie, que la vie présente n'est qu'un passage, qu'ils ne sont pas faits pour être heureux en ce monde, que leurs Souverains ne tiennent leur autorité que de Dieu seul, & ne doivent compte qu'à lui seul de l'abus qu'ils en font, qu'il n'est jamais permis de leur résister &c., l'on est parvenu à éterniser l'inconduite des Rois & les malheurs des peuples; les intérêts des Nations ont été lâchement sacrifiés à leurs chefs. Plus on confidere les dogmes & les principes religieux, plus on sera convaincu qu'ils ont pour but unique l'avantage des Tyrans & des Prêtres, sans jamais avoir égard à celui des Sociétés.

Pour masquer l'impuissance de ses Dieux sourds, la Religion est parvenue à faire croire aux mortels que ce sont toujours les iniquités qui allument le courroux des cieux. Les peuples ne s'en prendient qu'à eux - mêmes des infortunes & des revers qu'ils éprouvent à tout moment. Si la nature en désordre fait quelquesois sentir ses coups aux nations, leurs mauvais gouvernements ne sont que trop

N ij

souvent les causes immédiates & permanentes, d'où partent les calamités continuelles qu'elles sont forcées d'essuyer. N'est-ce pas à l'ambition des Rois & des Grands, à leur négligence, à leurs vices, à leurs oppressions que sont dûs pour l'ordinaire les stérilités, la mendicité, les guerres, les contagions, les manvaises mœurs & tous les fléaux multipliés qui défolent la terre?

En fixant continuellement les yeux des hommes fur les cieux : en leur faisant croire que tous leurs maux font dûs à la colere divine; en ne leur fournissant que des moyens inefficaces & futiles pour faire cesser leurs peines, on diroit que les Prêtres n'ont eu pour objet que d'empechèr les nations de songer aux vraies lources de leurs miseres, & se se sont proposé de les rendre éternelles. Les Ministres de la Religion se conduisent à peu: près comme ces meres indigentes qui, faute de pain, endorment leurs enfans! affamés, par des chansons, ou qui leur présentent des jouets pour leur faire oublier le besoin qui les tourmente.

Aveugle's dès l'enfance par l'erreur, retenus par les liens invisibles de l'opinion, écrasés par des terreurs paniques, engourdis au sein de l'ignorance, comment les peuples connoîtroient - ils les raies causes de leurs peines? Ils croient y remédier en invoquant les Dieux. Hélas! Ne voient - ils pas que c'est au nom de ces Dieux qu'on leur ordonne de présenter la gorge au glaive de leurs Tyrans impitoyables dans lesquels ils trouveroient la cause très visible des maux dont ils gémissent, & pour lesquels ils ne cessent d'implorer inutilement l'assistance du ciel?

Pruples crédules! dans vos infortunes, redoublez vos prieres, vos offrandes, vos facrifices; asliégez vos temples,
égorgez des victimes sans nombre; jeûnez dans le sac & la cendre; abbreuvezvous de vos propres larmes; achevez surtout de vous épuiser pour enrichir vos
Dieux; vous ne ferez qu'enrichir leurs
prêtres; les Dieux du ciel ne vous seront
propices que quand les Dieux de la terre
reconnoîtront qu'ils sont des hommes
comme vous, & donneront à votre bienêtre les soins qui vous sont dûs.

§. 148.

Des Princes négligents, ambitieux & pervers font les causes réelles des malheurs publiques : des guerres inutiles, inquistes, réitérées dépeuplent la terre. Des gouvernemens avides & despotiques N iii

anéantissent pour les hommes les bienfaits de la nature. La rapacité des cours décourage l'agriculture, éteint l'industrie, fait naître la disette, la contagion, la misere. Le ciel n'est ni cruel ni savorable aux vœux des peuples; ce sont leurs chess orgueilleux qui ont presque toujours un cœur d'airain.

Cest une opinion destructive pour la faine Politique & pour les mœurs des Princes, que de leur persuader que Dieu seul est à craindre pour eux, quand ils nuisent à leurs sujets, ou quand ils négligent de les rendre heureux. Souverains ce n'est point les Dieux, mais vos peuples, que vous offensez, quand vous faites le mal. C'est à ces peuples, & par contrecoup à vous-mêmes que vous faites du mal, quand vous gouvernez injustement.

RIEN de plus commun dans l'histoire que de voir des Tyrans Religieux; rien de plus rare que d'y trouver des Princes équitables, vigilants, éclairés. Un Monarque peut être pieux, exact à remplir servilement les devoirs de sa Religion, très soumis à ses prêtres, libéral à leur égard, & se trouver en même tems dépourvu de toutes les vertus & de tous les talens nécessaires pour gouverner. La Religion, pour les Princes, n'est qu'un instrument destiné à tenir les peuples plus sortement sous le joug,

D'APRES les beaux principes de la morale religieuse, un Tyran qui pendant un long regne n'aura fait qu'opprimer ses fujets, leur arracher les fruits de leurs travaux, les immoler sans pitié à son ambition insatiable; un conquérant qui aura fait égorger des nations entieres; qui aura été toute sa vie un vrai sséau du genre humain; s'imagine que sa conscience peut se tranquilliser, quand pour expier tant de forfaits, il aura pleuré aux pieds d'un Prêtre qui aura communément la lâche complaisance de consoler & de rassurer un brigand, que le plus affreux désespoir puniroit trop foiblement, du mal qu'il a fait à la terre.

# §. 149.

UN Souverain sincérement dévôt est communément un chef très dangereux pour un Etat: la crédulité suppose toujours un esprit rétréci: la dévotion absorbe pour l'ordinaire l'attention que le Prince devroit donner au gouvernement de son peuple. Docile aux suggestions de ses prêtres, il devient à tout moment le jouet de leurs caprices, le fauteur de leurs querelles, l'instrument & le complice de leurs folies auxquelles il attache la plus grande valeur. Parmi les plus sunestes présens que la Religion ait saits au monde, on doit sur-tout compter ces Monarques dévôts & zélés qui; dans l'idée de travailler au salut de leurs sujets, se sont fait un saint devoir de tourmenter, de persécuter, de détruire ceux que leur conscience faisoit penser autrement qu'eux. Un dévôt, à la tête d'un empire, est un des plus grands sléaux que le ciel dans sa sureur puisse donner à la terre. Un seul Prêtre sanatique ou sripon, qui a l'oreille d'un Prince crédule & puissant, sufsit pour mettre un Etat en désordre & l'univers en combustion.

Dans presque tous les pays, des Prêtres & des dévôts sont chargés de former & l'esprit & le cœur des jeunes Princes destinés à gouverner les nations. Quelles lumieres peuvent avoir des instituteurs de cette trempe? De quels intérêts peuvent-ils être animés? Remplis eux-mêmes de préjugés, ils montreront à leur éleve la superstition, comme la chose la plus importante & la plus sacrée; ses devoirs chimériques comme les plus faints devoirs ; l'intolérance & l'esprit persécuteur, comme les vrais fondements de fon autorité future; ils tâcheront d'en faire un chef de parti, un fanatique turbulent, un Tyran; ils étoufferont de bonne heure la raison en lui; ils le prémuniront contre elle; ils empécheront la vérité de pénétrer jusqu'à lui; ils l'envenimeront contre les vrais talents, & le préviendront en faveur des talents méprisables; ensin ils en seront un dévôt imbécille qui n'aura aucune idée ni du juste, ni de l'injuste; ni de la vraie gloire, ni de la vraie grandeur, & qui sera dépourvu des lumieres & des vertus nécessaires au gouvernement d'un grand Etat. Voilà en abrégé le plan de l'éducation d'un ensant destiné à faire un jour le bonheur ou le malheur de plusieurs millions d'hommes!

#### §. 150.

Les Prêtres se sont montrés en tout tems les sauteurs du despotisme & les ennemis de la liberté publique; leur métier exige des escribilités & soumis qui jamais n'aient raudace de raisonner. Dans un gouvernement absolu, il ne s'apit que de s'emparer de l'esprit d'un Prince soible & stupide, pour se rendre maîtres des peuples. Au lieu de conduire les peuples au salut, les Prêtres les ont toujours conduits à la servitude.

En faveur des titres surnaturels que la Religion a forgés pour les plus mauvais Princes, ceux-ci se sont communément ligués avec les Prêtres qui, surs de ré-

gner par l'opinion sur le Souverain luimême, se sont chargés de lier les mains des peuples & de les tenir sous le joug. Mais c'est en vain que le Tyran, couvert de l'Egide de la religion, se statte d'être à l'abri de tous les coups du sort; l'opinion est un foible rampart contre le déses peuples. D'ailleurs le Prêtre n'est l'ami du tyran que tant qu'il trouve son compte à la tyrannie; il prêche la sédition & démolit l'idole qu'il a faite, quand il ne la trouve plus assez conforme aux intérêts du ciel, qu'il fait parler quand il lui plaît, & qui ne parle jamais que suivant ses intérêts.

On nous dira fans doute que les Souverains, connoissant tout l'avantage que la Religion leur procure, se trouvent vraiment intéresses à la soutenir de toutes leurs forces. Si les opinions religieuses font utiles aux tyrans, il est très évident qu'elles font inutiles à ceux qui gouver-'nent suivant les loix de la raison & de l'équité. Y a-t-il donc de l'avantage à exercer la tyrannie? les Princes sont-ils donc véritablement intéressés à être des Tyrans? La tyrannie ne les prive-t-elle pas de la vraie puissance, de l'amour des peuples, de toute sûreté? Tout Prince raisonnable ne devroit-il pas s'appercevoir que le despote est un insensé qui ne fait que se nuire à lui-même? Tout Prince éclairé ne doit-il pas se désier des flatteurs, dont l'objet est de les endormir sur le bord du précipice qu'ils ouvrent sous ses pas?

# §. 151.

S 1 les flatteries sacerdotales réussissent à pervertir les Princes & à les changer en tyrans, les tyrans de leur côté corrompent nécessairement & les grands & les peuples. Sous un maître injuste, sans bonté, sans vertu, qui ne connoît d'autre loi que son caprice, il faut nécessairement qu'une nation se déprave. maître voudra-t-il auprès de sa personne des hommes honnêtes, éclairés, vertueux? non il ne lui faut que des flatteurs, des approbateurs, des imitateurs, des esclaves, des ames basses & serviles qui se prétent à ses goûts; sa cour propagera la contagion du vice dans les ordres inférieurs. De proche en proche tout se corrompra nécessairement dans un Etat dont le chef sera corrompu. On a dit il y a longtems que les Princes semblent ordonner de faire tout ce qu'ils font eux-mêmes,

La Religion, loin d'être un frein pour les Souverains, les a mis à portée de se livrer sans crainte & sans remors à des égaremens aussi funcstes pour eux-mêmes que pour les nations qu'ils gouvernent. Ce n'est jamais impunément que l'on trompe les hommes. Dites à un Prince qu'il est un Dieu; bien-tôt il croira qu'il ne doit rien à personne. Pourvu qu'on le craigne, il se souciera peu d'être aimé; il ne connoîtra ni regles, ni rapports avec ses sujets, ni devoirs à leur égard. Dites à ce Prince qu'il ne doit compte de su actions qu'a Dieu seul; & bientôt il agia comme s'il n'en devoit compte à personne.

#### §. 152.

Un Souverain éclairé est celui qui connoît ses véritables intérêts: il sçait qu'ils font liés à ceux de sa nation: qu'un Prince ne peut être ni grand, ni puissant, ni chéri, ni considéré, tant qu'il ne commandera qu'à des esclaves misérables: il sçait que l'équité, la bienfaisance, la vigilance lui donneront sur les hommes des droits bien plus réels, que des titres fabuleux qu'on fait delcendre du ciel: il sentira que la Religion n'est utile qu'aux Prêtres; qu'elle est inutile à la Société; que souvent elle la trouble; qu'il faut la contenir pour l'empêcher de nuire : enfin il connoîtra que pour régner avec gloire, il faut faire de bonnes loix & montrer des vertus,

& non pas fonder sa puissance sur des impostures & des chimeres.

### §. 153.

Les Ministres de la Religion ont eu grand soin de faire de leur Dieu un tyran redoutable, capricieux & changeant: il falloit qu'il su ainsi, pour qu'il se pretat à leurs intérêts sujets à varier. Un Dieu qui seroit juste & bon, sans mélange de caprice & de peryersité; un Dieu qui auroit constamment les qualités d'un honnète homme ou d'un souverain débonnaire, ne conviendroit aucunement à ses ministres. Il est utile aux prêtres que l'on tremble devant leur Dieu, asin que l'on recoure à eux pour obtenir les moyens de se rassurer.

Nul homme n'est un hezos pour son vales de chambre. Il n'est pas surprenant qu'un Dieu habillé par ses Prêtres, de maniere à faire grande peur aux autres, leur en impose rarement à eux-mêmes, ou n'inslue que très peu sur leur propre conduite. Conséquemment nous les voyons en tout pays se comporter d'une façon très uniforme : sous prétexte de la gloire de leur Dieu, par-tout ils dévorent les nations, ils avilissent les ames, ils découragent l'industrie, ils sement la discorde. L'ambition

& l'avarice furent de tout tems les passions dominantes du sacerdoce : par-tout le Prêtre s'éleve au dessus des Souverains & des loix : par-tout on ne le voit occupé que des intérêts de son orgueil, de sa cupidité, de son humeur despotique & vindicative : par-tout il substitue des expiations, des sacrifices, des cérémonies & des pratiques mystérieuses, en un mot, des inventions lucratives pour lui-même,

à des vertus utiles & sociales.

L'ESPRIT est confondu & la raison est interdite à la vue des pratiques ridicules & des moyens pitoyables que les minitres des Dieux ont inventés en tout pays pour purifier les ames & rendre le ciel favorable aux nations. Ici l'on retranche une portion du prépuce d'un enfant pour lui mériter la bienveillance divine : la on verse de l'eau sur sa tête pour le laver des crimes qu'il n'a point encore pu commettre: ailleurs on lui dit de se plonger dans une riviere, dont les eaux ont le pouvoir d'emporter toutes les souillures; ailleurs on lui interdit de certains alimens, dont l'usage, ne manqueroit pas d'exciter le courroux céleste: dans d'autres contrées on ordonne à l'homme pécheur de venir périodiquement faire l'aveu de ses fautes à un Prêtre, qui souvent est un plus grand pécheur que lui, &c. &c. &c.

## §. 154.

Que dirons nous d'une troupe d'empyriques qui, se rendant chaque jour sur une place publique, viendroient nous exalter la bonté de leurs remedes; les donneroient comme infaillibles tandis que nous les trouverions remplis des mêmes infirmités qu'ils prétendent guérir? Aurions-nous beaucoup de confiance aux recettes de ces charlatans qui nous criroient à tue-tête, prenez de nos remedes, leurs effets sont immanquables, ils guérissent tout le monde excepté nous. Que penserions-nous ensuite en voyant ces mêmes charlatans passer leur vie à se plaindre de ce que leurs remedes ne produisent jamais rien sur les malades qui les prennent? Enfin quelle idée nous ferions-nous de la sottise du vulgaire qui, malgré ces aveux, ne cesseroit de payer très chérement des remedes dont tout lui prouveroit l'inefficacité? Les Prêtres ressemblent à ces Alchymistes qui disent hardiment qu'ils ont le secret de faire de l'or, tandis qu'ils ont à peine un habit pour couvrir leur nudité.

LES Ministres de la Religion déclament fans cesse contre la corruption du siècle & se plaignent hautement du peu de fruit de leurs leçons, en même tems qu'ils nous assurent que la religion est le reme-

de universel, la véritable Panacée contre les maux du genre humain. Ces Prêtres sont très malades eux-mêmes; cependant les hommes continuent de fréquenter leurs boutiques & d'avoir soi à leurs antidotes divins qui, de leur propre aveu, ne guérissent personne!

# §. 155.

LA Religion, sur-tout chez les modernes, en s'emparant de la morale, en a totalement obscurci les principes. Elle a rendu les hommes infociables par devoir; elle les a forcés detre inhumains envers tous ceux qui ne pensoient pas comme eux. Des disputes théologiques, également inintelligibles pour des partis acharnés les uns contre les autres. ébranlé des empires, amené des révolutions, fait périr des Souverains, désolé l'Europe entiere: ces querelles méprisables n'ont pu même s'éteindre dans des fleuves de fang. Depuis l'extinction du paganisme, les peuples se firent un principe religieux d'entrer en frénésie toutes les fois qu'on vit éclore quelque opinion que leurs Prêtres crurent contraires à la saine doctrine. Les Sectateurs d'une Religion, qui ne preche en apparence que la charité, la concorde & la paix, se sont montrés plus féroces que des Cannibales ou des Sauvages, toutes les fois que leurs Docteurs les ont excités à la déstruction de leurs freres. Il n'est point de crimes que les hommes n'aient commis dans l'idée de plaire à la Divinité ou d'appaiser son courroux.

L'idée d'un Dieu terrible, que l'on se peint comme un Despote, a dû nécessairement rendre ses sujets méchants. La crainte ne fait que des esclaves; & des esclaves sont lâches, bas, cruels, & se croient tout permis, quand il s'agit ou de captiver la bienveillance, ou de se souftraire aux châtimens du maître qu'ils redoutent. La liberté de penser peut seule donner aux hommes de la grandeur d'ame & de l'humanité. La notion d'un Dieu Tyran n'en peut saire que des esclaves abjects, chagrins, querelleurs, intolérants.

Toute Religion qui suppose un Dieu prompt à s'irriter, jaloux, vindicatif, pointilleux sur ses droits ou sur son étiquette; un Dieu assez petit pour être blessé des opinions qu'on peut avoir de lui; un Dieu assez injuste pour exiger que l'on prenne des notions unisormes sur son compte; une telle religion devient nécessairement inquiéte, insociable, sanguinaire; les adorateurs d'un Dieu pareil ne

croiront jamais pouvoir sans crime se dispenser de hair, & même de détruire, tous ceux qu'on leur désignera comme les adversaires de ce Dieu: ils croiront que ce seroit trahir la cause de leur Monarque céleste, que de vivre en bonne intelligence avec des citoyens rebelles; aimer ce que Dieu hait, ne seroit-ce pas s'exposer

foi-même à sa haîne implacable?

Persécuteurs infâmes, & vous dévôts antropophages! ne sentirez - vous jamais la folie & l'injustice de votre humeur intolérante? Ne voyez-vous pas que l'homme n'est pas plus le maître de ses opinions' religieuses, de sa crédulité ou de son incrédulité, que de la langue qu'il apprend dès l'enfance & qu'il ne peut plus changer? Dire à un homme de penser comme vous. n'est-ce pas vouloir qu'un étranger s'exprime de même que vous? Punir un homme pour ses erreurs, n'est-ce pas le punir d'avoir été éduqué différemment de vous? Si je suis un incrédule, m'estil possible de bannir de mon esprit les raisons qui ont ébranlé ma foi? Si votre Dieu laisse aux hommes la liberté de se damner, dequoi vous mêlez-vous? Etesvous donc plus prudents & plus fages que ce Dieu dont vous voulez venger les droits?

#### S. 156.

In n'est point de dévôt qui, suivant son tempérament, ou ne haïsse, ou ne méprise, ou ne prenne en pitié les adhérents d'une secte différente de la sienne. La Religion dominante qui n'est jamais que celle du souverain & des armées), fait toujours sentir sa supériorité d'une façon très cruelle & très injurieuse aux sectes les plus soibles. Il n'existe pas encore de vraie tolérance sur la terre; par-tout on adore un Dieu jaloux, dont chaque nation se croit l'amie, à l'exclusion de toutes les autres.

CHAQUE peuple se vante d'adorer seul le vrai Dieu, le Dieu universel, le Souverain de la nature entiere. Mais quand on vient à examiner ce Monarque du monde, on trouve que chaque société, chaque secte, chaque parti ou cabale religieuse, ne sait de ce Dieu si puissant qu'un souverain chétif, dont les soins & les bontés ne s'étendent que sur un petit nombre de sujets, qui prétendent avoir seuls l'avantage de jouir de ses faveurs, & qu'il ne s'embarrasse aucunement des autres.

Les fondateurs des Religions, & des Prêtres qui les maintiennent se sont visiblement proposé de séparer les nations



qu'ils endoctrinoient des autres nations: ils voulurent par des marques distinctives séparer leur propre troupeau: ils donnerent à leurs adhérents des Dieux ennemis des autres Dieux, des cultes, des dogmes, des cérémonies à part: il leur perfuaderent fur-tout que les Religions des autres étoient impies & abominables. Par cet indigne artifice, ces fourbes ambitieux s'emparerent exclusivement de l'esprit de leurs sectateurs, les rendirent infociables & leur firent regarder comme des proscrits tous ceux qui n'avoient pas un culte & des idées conformes aux leurs. Voilà comme la Religion est parvenue à fermer les cœurs, & en bannir à jamais l'affection que l'homme doit avoir pour son semblable. La sociabilité, l'indulgence, l'humanité, ces premieres vertus de toute morale, font totalement incompatibles avec les préjugés religieux.

## S. 157.

Toute Religion nationale est faite pour rendre l'homme vain, infociable & méchant: le premier pas vers l'humanité est de permettre à chacun de suivre en paix le culte & les opinions qui lui conviennent. Mais cette conduite ne peut plaire aux Ministres de la Religion, qui veulent

avoir le droit de tyranniser les hommes

jusques dans leurs pensées.

Princes aveugles & dévôts! vous haifsez, vous persécutez, vous envoyez au supplice des hérétiques parce qu'on vous persuade que ces malheureux déplaisent à Dieu. Mais ne dites-vous pas que votre Dieu est rempli de bonté, comment espérez-vous lui plaire par des actes de barbarie qu'il doit nécessairement désapprouver? Bailleurs qui vous a dit que leurs opinions déplaisent à votre Dieu? ce sont vos Pretres. Mais qui vous garantit que vos Prêtres ne se trompent point eux mêames ou ne veulent pas vous tromper? ce sont ces mêmes Prêtres. Princes! c'est donc sur la périlleuse parole de vos Prétres que vous commettez les crimes les plus atroces & les plus avérés, dans l'idée de plaire à la Divinité!

### §. 158.

Jamais, dit Pascal, on ne fait le mal se pleinement & si gaiement que quand on le fait par un faux principe de conscience. (9) Rien de plus dangereux qu'une Religion qui lâche la bride à la férocité du peuple & qui justifie à ses yeux ses crimes les plus noirs: il ne met plus de bornes à sa méchanteté,

<sup>(9)</sup> V. Pensées de Pascal. XXXVIII. O iii

dès qu'il la croit autorifée par son Dieu dont on lui dit que les intérêts peuvent rendre toutes les actions légitimes. S'agitil de la Religion? Aussitot les peuples les plus civilisés redeviennent de vrais fauvages, & se croient tout permis. Plus ils se montrent cruels, & plus ils se sagréables à leur Dieu, dont ils s'imaginent que la cause ne peut être soutenue avec

trop de chaleur.

Toutes les religions du monde ont autorisé des forfaits innombrables. Les juiss, enivrés par les promesses de leur Dieu, se sont arrogé le droit d'exterminer des nations entieres. Fondés sur les oracles de leur Dieu les Romains, en vrais brigands, ont conquis & ravagé le monde. Les Arabes, encouragés par leur divin Prophete, ont été porter le ser & la slamme chez les Chrétiens & les Idolatres. Les Chrétiens sous prétexte d'étendre leur sainte Religion, ont cent sois couvert de sang l'un & l'autre hémisphere.

Dans tous les événemens favorables à leurs propres intérêts, qu'ils appellent toujours la cause de Dieu, les Prêtres nous montrent le doigt de Dieu. D'après ces principes les dévôts ont le bonheur de voir le doigt de Dieu dans des révoltes, des masfacres, des régicides, des forfaits, des prostitutions, des infamies, &, pour peu que ces choses contribuent à l'avantage

de la Religion, on en est quitte alors pour dire, que Dieu se sert de toutes sortes de moyens pour parvenir à ses sins. Est-il rien de plus capable d'anéantir toute ideé de morale dans l'esprit des hommes, que de leur faire entendre que Dieu, si puissant & si parsait, est souvent forcé de se servir du crime pour accomplir ses desseins?

# · §. 159.

Des qu'on se plaint des fureurs & des maux que la Religion a tant de fois enfantés fur la terre, on nous avertit aussitôt que ces excès ne sont point dus à la religion, mais qu'ils font les triftes effets des passions des hommes. Je demanderai cependant qu'est-ce qui à déchaîné ces passions? C'est évidemment la Religion; c'est le zele qui rend inhumain & qui sert à couvrir les plus grandes infamies. Ces défordres ne prouvent-ils donc pas que la religion, au lieu de contenir les passions des hommes, ne fait que les couvrir d'un manteau qui les fanctifie, & que rien ne seroit plus utile que d'arracher ce manteau facré dont les hommes font si fouvent un si terrible usage? Oue d'horreurs seroient bannies de la Société, si l'on ôtoit aux méchants un prétexte si plausible de à troubler!

Au lieu d'entretenir la paix parmi les hommes, les Prêtres furent pour eux des furies qui les mirent en discorde. Ils alléguerent leur conscience, & prétendirent avoir reçu du ciel le droit d'être querelleurs, turbulents & rebelles. Les Ministres du seigneur ne se croient-ils pas lésés, ne prétendent-ils pas que la majesté Divine est outragée, toutes les sois que les Souverains ont la témérité de vouloir les empêcher de nuire? Les Prêtres ressemblent à cette semme acariâtre, qui crioit au seu! au meurtre! à l'assassint lui retenoit les mains pour l'empêcher de le battre lui-même.

## §. 160.

Nonobstant les sanglantes tragédies que la religion sait jouer très souvent en ce monde, on ne cesse de nous répéter qu'il ne peut y avoir de morale sans la religion. Si l'on jugeoit des opinions théologiques par leurs essets, on seroit en droit d'avancer que toute morale est parsaitement incompatible avec les opinions religieuses des hommes.

Imitez Dieu, nous crie-t-on sans cesfe. Eh! quelle morale aurions-nous si nous imitions ce Dieu! quel est dont le Dieu que nous devons imiter? Est-ce le Dieu du Déiste? Mais ce Dieu même no peut être pour nous un modele bien onstant de bonté: s'il est l'auteur de out, il est également l'auteur & du bien t du mal que nous voyons dans le monde: 'il est l'auteur de l'ordre, il est aussi auteur du désordre, qui n'auroit point ieu sans sa permission. S'il produit, il létruit; s'il appelle à la vie, il donne ussi la mort; s'il accorde l'abondance, es richesses, la prospérité, la paix, il permet ou envoye les disettes, la pauvre é, les calamités, les guerres. Comment rendre pour modele d'une bienfaisance permanente le Dieu du Théisme ou de a Religion Naturelle, dont les disposiions favorables sont à chaque instant dénenties par tout ce que nous voyons rriver fous nos yeux? Il faut à la moale une base moins chancelante que l'exmple d'un Dieu dont la conduite varie k que l'on ne peut dire bon qu'en fernant obstinément les yeux sur le mal lu'à chaque instant il fait ou il permet lans ce monde.

IMITERONS-NOUS le Jupiter, très bon, res grand, de l'Antiquité Payenne? Imiter un tel Dieu, c'est prendre pour modele un fils rebelle, qui ravit le thrône i son pere, & qu'il mutile ensuite. C'est miter un débauché, un adultere, un intestueux, un crapuleux, dont la conduite feroit rougir tout mortel raison-

nable. Où en eussent été les hommes fous le Paganisme, s'ils se fussent imaginé d'après Platon, que la vertu, con-

fistoit à imiter les Dieux!

FAUDRA-t-il imiter le Dieu des juiss? Trouverons-nous dans Jehova un modele de notre conduite? C'est un Dieu vraiment fauvage, vraiment fait pour un peuple stupide, cruel & sans mœurs: c'est un Dieu toujours en fureur qui ne respire que la vengeance, qui méconnoît la pitié, qui ordonne le carnage, le vol, l'insociabilité: en un mot, c'est un Dieu dont la conduite ne peut servir de modele à celle d'un honnête homme, & ne peut être imitée que par un chef de brigands.

IMITERONS-nous donc le Jésns des Chrétiens? Ce Dieu mort pour appaiser la fureur implacable de son pere, nous fournira-t-il un exemple que des hommes doivent suivre? Hélas! nous ne verrons en lui qu'un Dieu, ou plutôt un fanatique, un misantrope, qui lui-même plongé dans la misere & prêchant des misérables leur conseillera d'être pauvres, de combattre & d'étouffer la nature. hair le plaisir, de chercher la douleur, de se détester eux-mêmes; il leur dira de quitter pour le suivre peres, meres, parens, amis, &c. La belle morale! nous direz-vous. Elle est admirable, sans doutes

elle doit être divine, car elle est impraticable pour des hommes. Mais une morale si sublime n'est-elle pas faite pour rendre la vertu haissable? D'après la morale si vantée de l'homme - Dieu des chrétiens, ses disciples sont en ce bas monde des vrais Tantales tourmentés d'une soif ardente, qu'il ne leur est point permis d'appaiser. Une semblable morale ne nous donne-t-elle pas une idée bien merveilleuse de l'auteur de la nature? S'il a, comme on l'assure, tout créé pour l'usage de ses créatures, par quelle bizarrerie leur défend-il l'usage des biens qu'il a créés pour elles? Le plaisir, que l'homme defire sans cesse, n'est il donc qu'un piege que Dieu a malignement tendu pour **furprendre** sa foiblesse?

# §. 161.

Les sectateurs du Christ voudroient nous faire regarder comme un miracle l'établissement de leur Religion qui se montre en tout contraire à la nature, opposée à tous les penchants du cœur, ennemie des plaisirs des sens. Mais l'austérité d'une doctrine ne la rend que plus merveilleuse aux yeux du vulgaire. La même disposition qui fait respecter comme divins & surnaturels des mysteres inconcevables, fait

admirer comme divine & furnaturelle une morale impraticable & supérieure aux forces de l'homme.

ADMIRER une morale & la mettre en pratique, sont deux choses très dissérentes. Tous les chrétiens ne cessent d'admirer & de vanter la morale de l'Evangile, mais elle n'est pratiquée que par un très petit nombre de saints, admirables pour des gens qui se dispensent eux-mémes d'imiter leur conduite, sous prétexte que la force où la grace leur man-

quent.

Tour l'univers est infecté plus ou moins d'une morale religieuse, fondée sur l'opinion que pour plaire à la Divinité, il est très nécessrire de se rendre malheureux fur la terre. On voit dans toutes les parties de notre globe des pénitens. folitaires, des faquirs, des fanatiques qui semblent avoir profondément étudié les movens de se tourmenter en l'honneut d'un être dont tous s'accordent à célébrer la bonté! La Religion par son essence est l'ennemie de la joie & du bien-être des hommes. Bien-beureux sont les pauvres; bien - beureux sont ceux qui pleurent; bienbeureux sont ceux qui souffrent, malheur à ceux qui font dans l'abondance & dans la ioie. Telles sont les rares découvertes que le Christianisme annonce!

#### S. 162.

Qu'est-ce qu'un saint dans toutes les religions? C'est un homme qui prie, qui jeune, qui se tourmente, qui suit le monde, qui, comme un hibeu, ne se plait que dans la solitude, qui s'abstient de tout plaisir, qui semble essayé de tout objet qui le détourneroit un moment de se méditations fanatiques. Est-ce donc là de la vertu? Un être de cette trempe est-il bon à lui même, est-il utile aux autres? La Société ne seroit-elle pas dissoute, & les hommes ne rentreroient-ils pas dans l'état sauvage, si chacun étoit assez sou pour vouloir être un saint?

IL est évident que la pratique littérale rigoureuse de la morale divine des chrétiens entraîneroit infailliblement la ruine des nations. Un chrétien qui vou-droit tendre à la perfection, devroit écarter de son esprit tout ce qui peut le détourner du ciel sa véritable Patrie; il ne voir sur la terre que des tentations, des pieges, des occasions de se perdre. Il doit craindre la science comme nuisible à la soi, il doit suir l'industrie comme un moyen d'obtenir des richesses très satales au salut: il doit renoncer aux emplois & aux honneurs comme à des choses capables d'exciter son orgueil, & de le dis-

traire du soin de penser à son ame. En un mot, la morale sublime du Christ, si elle n'étoit impraticable, briseroit tous les liens de la Société.

Un faint dans le monde n'est pas un être plus utile qu'un faint dans le désert: le faint y porte une humeur chagrine, mécontente & souvent turbulente, son zele l'oblige quelquefois en conscience de troubler la fociété par des opinions ou des rêves que sa vanité lui fait prendre pour des inspirations d'en haut. Les annales de toutes les religions sont remplies de saints inquiets, de saints intraitables, de faints féditieux qui se sont illustrés par les ravages que, pour la plus grande gloire de Dieu, ils ont porté dans l'univers. Si les faints qui vivent dans la retraite sont inutiles, ceux qui vivent dans le monde font souvent très dangereux.

La vanité de jouer un rôle, le desir de s'illustrer aux yeux du vulgaire imbécille par une conduite bizarre, constituent communément le caractere distinctif des grands saints. L'orgueil leur persuade qu'ils sont des hommes extraordinaires, sort au-dessus de la nature humaine, des êtres bien plus parsaits que les autres, des favoris que Dieu regarde avec bien plus de complaisance que le reste des mortels. L'humilité, dans un saint, n'est

pour l'ordinaire qu'un orgueil plus rafiné que celui du commun des hommes. Il n'y a qu'une vanité bien ridicule, qui puisse déterminer l'homme à faire une guerre continuelle à sa propre nature!

### §. 163.

Une morale qui contredit la nature de l'homme n'est point faite pour l'homme. Mais, direz-vous, la nature de l'homme s'est dépravée. En quoi consiste cette prétendue dépravation? Est-ce en ce qu'il a des passions? mais les passions ne sontelles pas de l'essence de l'homme? Ne faut-il pas qu'il cherche, qu'il desire, qu'il aime ce qui est, ou ce qu'il croit-être utile à son bonheur? Ne faut-il pas qu'il craigne & qu'il fuie ce qu'il juge désagréable ou funeste pour lui? Allumez ses passions pour des objets utiles; attachez lon bien-être à ces mêmes objets; détournez-le par des motifs sensibles & connus de ce qui peut faire du tort soit à lui-même, soit aux autres, & vous en Ferez un être raisonnable & vertueux. Un homme sans passions seroit également indifférent sur le vice & la vertu.

Docteurs facrés! vous nous répétez à tout moment que la nature de l'homme est pervertie; vous nous criez que toute chaire a corrompu sa voie; vous nous dites

que la nature ne nous donne plus que des penchants déréglés. Dans ce cas, vous accusez votre Dieu, qui n'a pas pu, ou qui n'a pas voulu, que cette nature confervat sa perfection primitive. Si cette nature s'est corrompue, pourquoi ce Dieu ne l'a-t-il pas réparée? Aussitôt le Chrétien m'assure que la nature humaine est réparée; que la mort de son Dieu l'a rétablie dans son intégrité. D'où vient donc, lui répliquerai-je, prétendez - vous que la nature humaine, nonobstant la mort d'un Dieu. core dépravée? C'est donc en pure perte que votre Dieu est mort? Que devient sa toute - puissance & sa victoire sur le Diable, s'il est vrai que le Diable conserve encore l'empire que, selon vous, il a toujours exercé dans le monde?

La mort, selon la Théologie chrétienne, est la solde du péché. Cette opinion est conforme à celle de quelques nations negres & sauvages, qui s'imaginent que la mort d'un homme est toujours l'esset surnaturel de la colere des Dieux. Les Chrétiens croient sermement que le Christ les a délivrés du péché, tandis qu'ils sont à portée de voir que dans leur Religion, comme dans les autres, l'homme est sujet à la mort. Dire que Jésus-Christ nous a délivrés du péché, n'est-ce pas dire qu'un

qu'un juge a fait grace à un coupable, tandis que nous voyons qu'il l'envoie au fupplice?

#### S. 164.

Si fermant les yeux sur tout ce qui se passe dans le monde, on vouloit s'en rapporter aux partisans de la religion chrétienne, on croiroit que la venue de leur divin sauveur a produit la révolution la plus merveilleuse, & la réforme la plus complette dans les mœurs des nations. "Le Messie, selon Pascal, devoit , lui seul produire un grand peuple élu, " faint & choisi; le conduire, le nourrir. , l'introduire dans le lieu du repos & de , sainteté, le rendre saint à Dieu; en faire , le temple de Dieu; le sauver de la co-, lere de Dieu; le délivrer de la servitude " du péché; donner des loix à ce peuple; " grayer ces loix dans son cœur; s'offrir " à Dieu pour lui; écraser la tête du "Démon &c. " (10) Ce grand homme a oublié de nous montrer le peuple sur lequel son divin Messie a produit les effets miraculeux dont il parle avec tant d'emphase, il paroît jusqu'à présent qu'il n'existe point sur la terre.

P

<sup>(10)</sup> V. Les Pensées de Mr. Pascal. XV.

Pour peu qu'on examine les mœurs des nations chrétiennes, & qu'on écoute les clameurs de leurs Pretres, on sera forcé d'en conclure que Jésus-Christ leur Dieu a prêché sans fruit, est mort sans succès; ses volontés toutes puissantes trouvent encore dans les hommes, une résistance dont ce Dieu où ne peut, ne veut pas triompher. La morale de ce Docteur Divin, que ses disciples admirent tant & pratiquent si peu, n'est suivie dans tout un siecle que par une demidouzaine de saints obscurs, de fanatiques, & de moines ignorés, qui seuls auront la gloire de briller dans la cour céleste; tout le reste des mortels, quoique racheté par le sang de ce Dieu, sera la proie des flammes éternelles.

### §. 165.

Quand un homme a grande envie de pécher, il ne songe gueres à son Dieu-Bien plus, quelques crimes qu'il ait commis, il se flatte toujours que ce Dieu adoucira pour lui la dureté de ses arrêts. Núl mortel ne croit sérieusement que sa conduite puisse le damner. Quoiqu'il craigne un Dieu terrible, qui souvent le sait trembler; toutes les sois qu'il est sortement tenté; il succombe & ne voit ensuite que le Dieu des miséricordes dont l'i-

dée le tranquillise. Fait-il le mal? Il espere avoir le tems de s'en corriger & se promet bien de s'en repentir un jour.

IL est dans la Pharmacie Religieuse des recettes infaillibles pour calmer les consciences; les Prêtres en tout pays possedent des secrets souverains pour désarmer la colere du ciel. Cependant, s'il est vrai que la Divinité s'appaise par des prieres, des offrandes, des sacrifices, des pénitences, on n'est plus en droit de dire que la religion met un frein aux déréglemens des hommes; ils pécheront d'abord, & chercheront ensuite les moyens d'appaiser Dieu. Toute religion qui expie & qui promet la rémission des crimes, si elle retient quelqu'un, encourage le grand nombre à commettre le mal.

Nonobstant son immutabilité, Dieu dans toutes les religions du monde est un protée véritable. Ses Prêtres le montrent tantôt armé de sévérité, tantôt plein de clémence & de douceur; tantôt cruel, impitoyable, & tantôt se laissant facilement attendrir par les regrets & les larmes des pécheurs. En conséquence, les hommes n'envisagent la Divinité que par le côté le plus conforme à leurs intérêts présents. Un Dieu toujours courroucé rebuteroit ses adorateurs, ou les jetteroit dans le désespoir. Il faut aux hommes un

Dieu qui s'irrite & qui s'appaise: si sa colere estraie quelques ames peureuses, sa clemence rassure les méchants déterminés, qui comptent bien d'ailleurs recourir tôt ou tard aux moyens de se raccommoder avec lui. Si les jugemens de Dieu sont peur à quelques dévots timorés, qui déja par tempérament & par habitude ne sont pas enclins au mal; les trésors de la miséricorde divine rassurent les plus grands criminels qui ont lieu d'espèrer qu'ils y participeront tout comme les autres.

### §. 166.

Les hommes pour la plûpart pensent rarement à Dieu, ou du moins n'en sont par fort occupés. Son idée a si peu de fixité, elle est si affligeante, qu'elle ne peut arrêter long-tems l'imagination que de quelques réveurs tristes & mélancoliques qui ne constituent pas le plus grand nombre des habitans de ce monde. Le vulgaire n'y conçoit rien; son foible cerveau s'embrouille, dès qu'il veut y penser. L'homme d'affaires ne songe qu'à ses affaires; le courtisan à ses intrigues; les gens du monde, les femmes, les jeunes gens à leurs plaisirs; la dissipation efface bientôt en eux les notions fatiguantes de la religion. Les ambitieux, les avares, les débauchés écartent soigneusement des

spéculations trop foibles pour contreba-

lancer leurs passions diverses.

A qui est-ce que l'idée de Dieu en impose? c'est à quelques hommes affoiblis, chagrins & dégoutés de ce monde; à quelques personnes en qui les passions sont déjà amorties soit par l'âge, soit par des infirmités, soit par les coups de la fortune. La religion n'est un frein que pour ceux que leur tempérament ou les circonstances ont déjà mis à la raison. La crainte de Dieu n'empêche de pécher que ceux qui ne le veulent pas bien sort ou qui ne sont plus en état de le faire.

Dire aux hommes que la Divinité punit le crime en ce monde, c'est avancer un fait que l'expérience contredit à tout moment. Les plus méchants des hommes sont communément les arbitres du monde, & ceux que la fortune comble de ses faveurs. Pour nous convaincre des jugemens de Dieu, nous renvoyer à l'autre vie, c'est nous renvoyer à des conjectures, pour détruire des saits dont on ne

peut douter.

### §. 167.

Personne ne songe à l'autre vie quand, il est fortement épris des objets qu'il rencontre ici bas. Aux yeux d'un amant passionné, la présence de sa maîtresse éteint P iii

les feux de l'enfer, & ses charmes essacent tous les plaisirs du Paradis. Femme! vous quittez, dites-vous, votre amant pour votre Dieu! c'est que votre amant n'est plus le même à vos yeux, ou c'est que votre amant vous quitte, & qu'il faut remplir le vuide qui s'est fait dans votre cœur.

Rien de plus ordinaire que de voir des ambitieux, des pervers, des hommes corrompus & sans mœurs qui ont de la Religion & qui montrent quelquesois même du zele pour ses intérets: s'ils ne la pratiquent point, ils se promettent de la pratiquer un jour: ils la mettent en réserve comme un remede qui tôt ou tard leur sera nécessaire pour se tranquilliser sur le mal qu'ils ont encore dessein de faire. D'ailleurs le parti des dévôts & des Prêtres étant un parti très nombreux, très agissant, très puissant, il n'est pas étonnant de voir les fourbes & les frippons rechercher son appui pour parvenir à leurs fins. L'on nous dira, doute, que beaucoup d'honnêtes sont religieux sincérement & sans profit; mais la droiture du cœur est-elle toujours accompagnée de lumieres ?

On nous cite un grand nombre de favants, d'hommes de génie qui ont été fortement attachés à la religion. Celà prouve

que des hommes de génie peuvent avoir des préjugés, peuvent être pusillanimes, peuvent avoir une imagination qui les féduit & les empêche d'examiner les objets de sang froid. Pascal ne prouve rien en faveur de la Religion, sinon qu'un homme de génie peut avoir un coin de folie, & n'est plus qu'un enfant quand il est assez foible pour écouter ses préjugés. Pascal nous dit lui même que l'esprit peut-être fort & étroit, & ausi étendu que foible. (11) Il avoit dit plus haut: on peut avoir le sens droit & n'aller pas également à toutes choses, car il y en a qui l'ayant droit dans un certain ordre de choses, s'éblouissent dans les autres.

# §. 168.

Qu'est-ce que la vertu suivant la Théologie? c'est, nous dit-on, la conformité des actions de l'homme avec la volonté de Dieu. Mais qu'est-ce que Dieu? C'est un être que personne n'est capable de concevoir, & que par conséquent chacun modisse à sa façon. Qu'est-ce que la volonté de Dieu? C'est ce que des hommes qui ont vu Dieu ou que Dieu a inspirés nous ont dit être la volonté de Dieu. Qui sont ceux qui ont vu Dieu?

<sup>(</sup>II) V. Pensées de Mr. Pascal. XXXI.

Ce font ou des fanatiques, ou des fourbes, ou des ambitieux que l'on ne peut

gueres en croire sur leur parole.

Fonder la morale sur un Dieu que chaque homme se peint diversement, que chacun compose à sa maniere, que chacun arrange suivant son propre tempérament & son propre intérêt, c'est évidemment sonder la morale sur le caprice & sur l'imagination des hommes; c'est la fonder sur les fantaisses d'une secte, d'une faction, d'un parti, qui croiront avoir l'avantage d'adorer un vrai Dieu, à l'exclusion de tous les autres.

ETABLIR la morale ou les devoirs de l'homme sur la volonté Divine, c'est la fonder sur la volonté, les réveries, les intérêts de ceux qui font parler Dieu, sans jamais avoir à craindre d'en être démenti. Dans toute religion les Prêtres seuls ont le droit de décider de ce qui plaît ou déplaît à leur Dieu; l'on est toujours assuré qu'ils décideront que c'est ce qui leur plaît ou leur déplaît à euxmêmes.

Les dogmes, les cérémonies, la morale & les vertus que prescrivent toutes les religions du monde, n'ont été visiblement calculés que pour étendre le pouvoir ou augmenter les émolumens des fondateurs & des ministres de ces religions.

Les dogmes sont obscurs, inconcevables, effrayants, & par là même très propres à égarer l'imagination & à rendre le vulgaire plus docile aux volontés de ceux qui veulent le dominer. Les cérémonies & les pratiques procurent des richesses ou de la considération aux Prêtres. morale & les vertus religieuses consistent dans une foi foumise qui empêche de raisonner, dans une humilité dévote qui assure à des Prêtres la soumission de leurs esclaves; dans un zêle ardent lorsqu'il s'agit de la religion, c'est-à-dire quand il s'agit des intérêts de ces Prêtres. les vertus religieuses n'ont évidemment pour objet que l'utilité des ministres de la Religion.

# §. 169,

Quand on reproche aux Théologiens la stérilité de leurs vertus Théologales, ils nous vantent avec emphase la charisé, cet amour tendre du prochain dont le christianisme fait un devoir essentiel à ses disciples. Mais hélas! que devient cette prétendue charité, dès qu'on examine la conduite des ministres du seigneur? Demandez leur s'il saut aimer son prochain ou lui saire du bien, quand il est un impie, un hérétique, un incrédule, c'est-àdire, quand il ne pense pas comme eux?

Demandez leur s'il faut tolérer les opinions contraires à celles de la Religion qu'ils professent? Demandez leur si le Souverain peut montrer de l'indulgence pour ceux qui sont dans l'erreur? Aussitôt leur charité disparoît, & le clergé dominant vous dira, que le Prince ne porte le glatve que pour soutenir les intérêts du Très-haut; il vous dira que par amour pour le prochain, il faut le perfécuter, l'emprisonner, l'exiler, le brûler. Vous ne trouverez de la tolerance que chez quelques Prêtres persecutés eux-mêmes, qui mettront de côté la charité chrétienne, dès qu'ils auront le pouvoir de perfécuter à leur tour.

La Religion chrétienne, prêchée dans fon origine par des mendiants & des hommes très miférables, sous le nom de charité, recommande très fortement l'aumône: la Religion de Mahomet en sait également un devoir indispensable. Rien n'est, sans doute, plus conforme à l'humanité, que de secourir les malheureux, de vêtir l'homme nud, de tendre une main biensaisante à quiconque a besoin Mais ne seroit-il pas plus humain & plus charitable de prévenir la misere & d'empêcher les pauvres de pulluler? Si la Religion, au lieu de diviniser les Princes, leur eut appris à respecter la

propriété de leurs sujets, à être justes, à n'exercer que leurs droits légitimes, on ne verroit pas un si grand nombre de mendiants dans leurs Etats. Un gouvernement avide, injuste, tyrannique multiplie la misere; la rigueur des impôts produit le découragement, la paresse, la pauvreté, qui font à leur tour éclore des vols. des assassinats & des crimes de toute espece. Si les Souverains avoient plus d'humanité, de charité, d'équité, leurs Etats ne seroient pas peuplés de tant de malheureux, qu'il devient

impossible de soulager leur misere.

Les Etats Chrétiens & Mahométans sont remplis d'hôpitaux vastes & richement dotés, dans lesquels on admire la pieuse charité des Rois & des Sultans qui les ont élevés. N'ent-il donc pas été plus humain de bien gouverner les peuples, de leur procurer l'aisance, d'exciter & de favoriser l'industrie & le commerce, de les laisser jouir en sûreté du fruit de leurs travaux, que de les écraser Jous un joug despotique, de les appauvrir par des guerres insensées, de les réduire à la mendicité pour satissaire un luxe effréné, & de bâtir ensuite des monumens fomptueux qui ne peuvent contenir qu'une très petite portion de ceux qu'on a rendu misérables? La Religion

par ses vertus n'a fait que donner le change aux hommes; au lieu de prévenir les maux, elle n'y appliqua jamais que des

remedes impuissants.

Les Ministres du ciel ont toujours sçu tirer parti eux-mêmes, des calamités des autres: la misere publique sut, pour ainsi dire, leur élément: ils se sont rendus par-tout les administrateurs des biens des pauvres, les distributeurs des aumônes, les dépositaires des charités: par là ils étendirent & soutinrent en tout tems leur pouvoir sur ses malheureux qui composent communément la partie la plus nombreuse, la plus inquiéte, la plus séditieuse dans la Société. Ainsi les plus grands maux tournent au prosit des ministres du seigneur!

Les Prêtres des Chrétiens nous disent que les biens qu'ils posseent, font les biens des pauvres. & prétendent, à ce titre, que leurs possessions sont facrées. En conséquence les Souverains & les Peuples se sont empresses d'accumuler dans leurs mains, des terres, des revenus, des trésors. Sous prétexte de charité nos guides spirituels sont devenus très opulents, & jouissent aux yeux des nations appauvries, de biens qui n'étoient destinés que pour les malheureux; ceux-ci, loin d'en murmurer, applaudissent à une

sainte générosité qui enrichit l'Eglise; mais qui bien ratement contribue à sou-

lager les pauvres.

SUIVANT les principes du Christianisme, la pauvreté est elle-même une vertu, & c'est celle que les Souverains & les Prêtres font le plus rigoureusement observer à leurs esclaves. D'après ces idées, un grand nombre de pieux chrétiens ont renoncé, de plein gré, aux richesses périssables de la terre, ont distribué leur patrimoine aux pauvres, & se sont retirés dans des déserts pour y vivre dans une indigence volontaire. Mais bientôt cet enthousiasine, ce goût surnaturel pour la misere sut forcé de céder à la nature. Les successeurs de ces pauvres volontaires vendirent aux peuples dévôts, leurs prieres & leur intercession puissante auprès de la Divinité; ils devinrent riches & puissants; ainsi des moines, des solitaires, vécurent dans l'oisiveté, & sous prétexte de charité, dévorent éffrontément la substance du bauvre.

La pauvreté d'esprit est celle dont la Religion sit toujours de plus de cas. La vertu so damentale de toute Religion, c'est-à-dire, la plus utile à ses ministres, c'est la foi. Elle consiste dans une crédulité sans bornes, qui fait croire sans exa-

men tout ce que les interprêtes de la Divinité ont interêt que l'on croie. A l'aide de cette vertu merveilleuse, les Prêtres sont devenus les arbitres & du juste & de l'injuste, & du bien & du mal: il leur sut très facile de faire commettre des crimes, quand ils eurent besoin de crimes pour faire valoir leurs intérêts. La foi implicite a été la source des plus grands attentats qui se soient commis sur la terre.

### §. 170.

CRLUI qui le premier a dit aux nations, que lorsqu'on avoit fait tort aux hommes, il falloit en demander pardon à Dieu, l'appaiser par des présens, lui offrir des sacrifices, a visiblement détruit les vrais principes de la morale. D'après ces idées les hommes s'imaginent que l'on peut obtenir du Roi du Ciel, comme des Rois de la terre, la permission d'être injuste & méchant, ou du moins le pardon du mal que l'on peut faire.

La Morale est fondée sur les rapports, les besoins, les intérêts constants des habitans de la terre: les rapports qui subsistent entre les hommes & Dieu, ou sont parfaitement inconnus, ou sont imaginaires. La Religion, en associant Dieu avec les hommes, a visiblement afsoible

ou détruit les liens qui les unissent entre eux. Les mortels s'imaginent pouvoir impunément se nuire les uns aux autres, en faisant une réparation convenable à l'Etre tout-puissant, à qui l'on suppose le droit de remettre toutes les offenses faites à ses créatures.

Est-IL rien de plus propre à rassurer les méchants ou à les enhardir au crime. que de leur persuader qu'il existe un être invisible qui a le droit de leur pardonner les injustices, les rapines, les perfidies, les outrages qu'ils peuvent faire à la Société? Encouragés par ces funestes idées, nous voyons que les hommes les plus pervers fe livrent aux plus grands crimes, & croient les réparer en implorant la miséricorde Divine: leur conscience est en repos, dès qu'un Prêtre les assure que le ciel est désarmé par un répentir sincere, très inutile au monde; ce Prêtre les confole au nom de la Divinité, s'ils consentent, en réparation de leurs fautes, à partager avec ses ministres les fruits de leurs brigandages., de leurs fraudes & de leurs méchancetés.

Une morale liée à la Religion, lui est nécessairement subordonnée. Dans l'esprit d'un dévôt, Dieu doit passer avant ses créatures: il vaut mieux lui obéir qu'aux hommes. Les intérêts du Monarque céleste doivent l'emporter sur ceux des chétifs mortels. Mais les intérêts du ciel sont visiblement les intérêts des ministres du ciel; d'où il suit évidemment que dans toute Religion les Prêtres, sous prétexte des intérêts du ciel ou de la gloire de Dieu, pourront dispenser des devoirs de la morale humaine, quand ils ne s'accorderont pas avec les devoirs que Dieu est en droit d'imposer. D'ailleurs celui qui a le pouvoir de pardonner les crimes, ne doit-il pas avoir le droit d'en commander?

### 5. 171.

On se tue de nous dire, que sans un Dieu il ne peut y avoir d'obligation morale; qu'il faut aux hommes & aux Souverains eux-mêmes un legislateur assez puissant pour les obliger. L'obligation morale suppose une loi; mais cette loi naît desrapports éternels & nécessaires des chofes entre elles, rapports qui n'ont riende commun avec l'existence d'un Dieu. Les regles de la conduite des hommesdécoulent de leur propre nature qu'ils font à portée de connoître, & non de la nature divine dont ils n'ont nulle idée: ces regles nous obligent, c'est-à-dire que nous nous rendons estimables ou méprifables, aimables ou haissables, dignes derécompenses

récompenses ou de châtimens, heureux ou malheureux, suivant que nous nous én écartons. La loi qui oblige l'homme à ne se pas nuire à lui-même, est fondée sur la nature d'un être sensible qui, de quelque façon qu'il foit venu dans ce monde, ou quelque puisse être son sort dans un monde à venir, est force par fon essence actuelle de chercher le bienêtre & de fuir le mal, d'aimer le plaisir & de craindre la douleur. La loi qui oblige l'homme à ne pas nuire aux autres & à leur faire du bien, est fondée sur la nature des êtres sensibles vivants en sosiété, qui sont par leur essence forcés de mépriser ceux qui ne leur font aucun bien, & détester ceux qui s'opposent à leur félicité.

Soir qu'il existe un Dieu, soit qu'il n'en existe point, soit que ce Dieu ait parlé, les devoirs moraux des hommes seront toujours les mêmes, tant qu'ils auront la nature qui leur est propre; c'est à dire tant qu'ils feront des êtres sensibles. Les hommes ont-ils donc besoin d'un Dieu qu'ils ne connoissent pas, d'un législateur invisible, d'une Religion mystérieuse, de craintes chimériques, pour comprendre que sont excès tend évidenment à les détruire, que pour se

conserver il faut s'en abstenir, que pour se faire aimer des autres il faut leur faire du bien, que leur faire du mal est un sûr moyen de s'attirer leur vengeance & leur haîne?

Avant la loi point de péché. Rien de plus Il stiffit que faux que cette maxime. l'homme soit ce qu'il est, où soit un être sensible, pour distinguer ce qui lui fait plaisir de ce qui lui déplaît. Il suffit qu'un homme sache qu'un autre homme est un être sensible comme lui, pour qu'il ne puille pas ignorer ce qui lui est utile ou nuisible. Il suffit que l'homme ait besoin de son semblable, pour qu'il fache qu'il doit craindre d'exciter en lui des sentimens défavorables à lui - même: Ainsi l'être sentant & pensant n'a besoin que de sentir & de penser, pour découvrir ce qu'il doit faire & pour lui-même & pour les autres. Je sens, & un autre sent comme moi; voilà le fondement de toute morale.

# §. 172.

CE n'est que par sa conformité avec la nature de l'homme que nous pouvons juger de la bonté d'une morale. D'après cette comparaison, nous sommes en droit de la rejetter si nous la trouvons contraire au bien-être de notre espece. Quiconque a médité sérieusement la Religion & sa Morale surnaturelle, quiconque en a pesé d'une main sûre les avantages & les désavantages, demeurera convaincu que l'une & l'autre sont nuisibles aux intérêts du genre humain ou directement

opposées à la nature de l'homme.

.. Pruples, aux armes! il s'agit de la .. cause de votre Dieu. Le ciel est outra-"gé! La foi est en péril! A l'impiété! au " blasphéme! à l'hérésie!" Par le pouvoir magique de ces mots redoutables. auxquels les peuples ne comprirent jamais rien, les Prêtres furent de tout tems les maîtres de soulever les nations. de détrôner des Rois, d'allumer des guerres civiles, de mettre les hommes aux Quand par hazard on examine les importants objets qui ont excité la colere céleste & produit tant de ravages fur la terre, il se trouve que les folles réveries & les bizarres conjectures de quelque Théologien qui ne s'entendoit pas lui - même, ou les prétentions du clergé ont brilé tous les liens de la Société, & baigné le genre humain dans fon fang & fes larmes.

### S. 173.

Les Souverains de ce monde, en affociant la Divinité au gouvernement de leurs états, en se donnant pour ses lieutemants & ses représentants sur la terre, en reconnoissant que c'est d'elle qu'ils tiennent leur pouvoir, ont du nécessairement se donner ses ministres pour rivaux ou pour maîtres. Est-il donc étonnant que souvent les Prêtres aient fait sentir aux Rois la supériorité du Monarque céleste? Nont-ils pas plus d'une fois fait connoître aux Princes temporels, que le pouvoir le plus grand est force de céder au pouvoir spirituel de l'opinion? Rien de plus difficile que de fervir deux maîtres, four - tout quand ils ne font point d'accord sur ce qu'ils demandent à leurs fujets.

L'association de la Religion avec la Politique a nécessairement introduit une législation double dans les Etats. La loi de Dieu, interprétée par ses Prêtres, se trouva souvent contraire à la loi du Souverain ou à l'intérêt de l'Etat. Quand les Princes ont de la fermeté & se sont assurés de l'amour de leurs sujets, la loi de Dieu est quelquesois obligée de se prêter aux intentions sages du Souverain temporel: mais le plus souvent l'autorité souveraine est obligée de reculer devant l'autorité divine, c'est-à-dire devant l'intérêt du clergé. Rien de plus dangereux pour un Prince que de mettre la maine.

rencensoir, c'est-à-dire, de vouloir réformer les abus consacrés par la Religion. Dieu n'est jamais plus en colere que lorsqu'on touche aux droits divins, aux privileges, aux possessions, aux immunités de ses Pretres.

Les spéculations métaphysiques ou les opinions religieuses des hommes n'influent sur leur conduite que quand ils les jugent conformes à leurs intérêts. Rien ne prouve cette vérité d'une façon plus convaincante que la conduite d'un grand nombre de Princes relativement à la puisfance spirituelle à laquelle on les voit très fouvent résister. Un Souverain, persuadé de l'importance & des droits de la Religion, ne devroit-il pas se croire en conscience obligé de recevoir avec respect les ordres de ses Prêtres. & les regarder comme des ordres de la Divinité même? Il fut un tems où les Rois & les peuples. plus conséquents & convaincus des droits de la puissance spirituelle, se rendoient ses esclaves, lui cédoient en toute occasion, & n'étoient que des instrumens dociles dans ses mains: cet heureux tems n'est plus; par une étrange inconséquence on voit quelquefois les plus dévôts Monarques s'opposer aux entreprises de ceux qu'ils regardent pourtant comme les Ministres de Dieu. Un Souverain, O iir

bien pénétré de Religion ou de respect pour son Dieu, devroit se tenir sans cesse prosterné devant ses Prêtres, & les regarder comme ses Souverains véritables. Est-il une puissance sur la terre qui ait le droit de se mesurer avec celle du Très-Haut?

#### §. 174.

Les Princes, qui se croient intéresses à faire durer les préjugés de leurs sujets, ent - ils donc bien résiéchi aux esses qu'ont produit & que peuvent encore produire des Démagogues privilégiés, qui ont le droit de parler quand ils veulent, & d'enslammer au nom du ciel les passions de plusieurs millions de sujets? Quels ravages ne causeroient pas ces harangueurs sacrés, s'ils s'entendoient pour troubler un Etat, comme ils ont fait si souvent!

RIEN de plus onéreux & de plus ruineux pour la plupart des nations, que le culte de leurs Dieux. Par-tout leurs Ministres, non seulement constituent le premier ordre dans l'Etat, mais encore jouissent de la portion la plus ample des biens de la Société, & sont en droit de lever des impôts continuels sur leurs concitoyens. Quels avantages réels ces organes du Très-Haut procurent-ils donc aux

peuples pour les profits immenses qu'ils en tirent? En échange de leurs richesses & de leurs bienfaits, leur donnent-ils autre chose que des mysteres, des hypotheses, des cérémonies, des questions subtiles, des querelles interminables que très souvent les Etats sont encore obligés de payer de leur sang?

#### . §. 175.

La Religion, qui se donne pour le plus ferme appui de la morale, lui ôte évidemment ses vrais mobiles pour leur substituer des mobiles imaginaires, des chimeres inconcevables qui, étant visiblement contraires au bons sens, ne peuvent être crus fermement par personne. Tout le monde nous assure qu'il croit fermement un Dieu qui récompense & punit; tout le monde se dit persuadé de l'existence d'un enfer & d'un paradis; cependant voyons nous que ces idées rendent les hommes meilleurs, ou contrebalancent dans l'esprit du plus grand nombre d'entre eux, les intérets les plus légers? Chacun nous assure qu'il est effrayé des jugemens de Dieu, & chacun suit ses passions, quand il se croit sûr d'échapper aux jugemens des hommes.

La crainte des puissances invisibles est rarement aussi forte que la crainte des puissances visibles. Des supplices inconnus ou éloignés frappent bien moins le peuple, qu'une potence dressée ou que l'exemple d'un pendu. Il n'est gueres de courtisan qui craigne à beaucoup près autant la colere de son Dieu, que la disgrace de son maître. Une pension, un titre, un ruban suffisent pour faire oublier & les tourmens de l'enser & les plaisirs de la cour céleste. Les caresses d'une semme l'emportent tous les jours sur les menaces du Très-Haut. Une plaisanterie, un ridicule, un bon mot sont plus d'impression sur l'homme du monde, que toutes les notions graves de sa Religion.

Ne nous assure-t-on pas qu'un bon peccavi suffit pour appaiser la Divinité? Cependant on ne voit pas que ce bon peccavi se dise bien sincérement; du moins est-il très raré de voir les grands voleurs restituer, même à l'arricle de la mort, des biens qu'ils savent avoir injustement acquis. Les hommes se persuadent, sans doute, qu'ils se feront aux seux éternels; s'ils ne peuvent s'en garantir. Mais il est avec le ciel des accommodemens: en donnant à l'Eglise un portion de leur fortune, il y a très peu de dévôts frippons qui ne meurent fort tranquilles sur la saçon dont ils

se sont enrichis en ce monde.

## §. 176.

De l'aveu même des plus ardents défenfeurs de la Religion & de son utilité, rien de plus rare que les conversions sinceres; à quoi l'on pourroit ajouter, rien de plus infructueux pour la Société. Les hommes ne se dégoûtent du monde, que lorsque le monde est dégoûté d'eux; une semme ne se donne à Dieu, que lorsque le monde ne veut plus d'elle. Sa vanité trouve dans la dévotion un rôle qui l'occupe, & la dédommage de la ruine de ses charmes. Des pratiques minutienses lui font passer le tems; les cabales, les intrigues. les déclamations, la médifance, le zéle lui fournissent des moyens de s'illustrer & de se faire considérer dans le parti dévôt.

Si les dévôts ont le talent de plaire à Dieu & à ses Prêtres, ils ont rarement ce-lui de plaire à la Société ou de s'y rendre utiles. La Religion, pour un dévôt, est un voile qui couvre & justifie toutes ses passions, son orgueil, sa mauvaise humeur, sa colere, sa vengeance, son impatience, ses rancunes. La dévotion s'arroge une supériorité tyrannique qui bannit du commerce la douceur, l'indulgent la gaieté: elle donne le droit de censurer les autres, de reprendre, de déchirer les profanes pour la plus grande gloire

de Dieu. Il est très ordinaire d'être dévôt & de n'avoir aucunes des vertus ou des qualités nécessaires à la vie sociale.

### §. 177.

On assure que le dogme d'une autre vie est de la plus grande importance pour le repos des sociétés: on s'imagine que, sans lui, les hommes n'auroient plus ici bas de motifs pour bien faire. Qu'est-il besoin de terreurs & de sables pour saire sentir à tout homme raisonnable la sacon dont il doit se comporter sur la terre? Chaoun de nous ne voit-il pas qu'il a le plus grand intérêt à mériter l'approbation, l'estime, la bienveillance des êtres qui l'environnent; & de s'abstenir de tout ce qui peut lui attirer le blame, les mépris & le ressentiment de la Société? Quelque courte que soit la durée d'un festin, d'une converfation, d'une visite, chacun ne veut-il pas y jouer un rôle décent, agréable pour lui-même & pour d'autres? Si la vie n'est qu'un passage, tâchons de le rendre facile, il ne peut l'être, si nous manquone d'égards pour ceux qui cheminent avec nous.

La religion, tristement occupée de ses sombres réveries, ne nous représente l'homme que comme un pélerin sur la terre : elle en conclut que, pour voyager

plus sûrement, il doit saire bande à part, renoncer aux douceurs qu'il rencontre, se priver des amusemens qui pourroient le consoler des fatigues & des ennuis de la route. Une philosophie storque & chagri re donne quelquefois des conseils aussi peu sensés que la Religion, Mais une philosophie plus raisonnable nous invite à répandre des fleurs sur le chemin de la vie; à en écarter la mélancolie & les terrreurs paniques; à nous lier d'intérêts avec nos compagnons de voyage; à nous distraire par la gaieté & par des plaisirs honnètes, des peines & des traverses auxquelles nous nous trouvons si souvent exposés; elle nous fait fentir que, pour voyager avec agrément, nous devons nous abstenir de ce qui pourroit nous devenir nuisible à nous-mêmes, & fuir avec grand soin ce qui pourroit nous rendre odieux à nos associés.

## §. 178.

On demande quels motifs un athée peut avoir de bien faire? Il peut avoir le motif de se plaire à lui-même, de plaire à ses semblables, de vivre heureux & tranquille; de se faire aimer & considérer des hommes, dont l'existence & les dispositions sont bien plus sûres & plus connucts, que celles d'un être impossible à connoître. Celui qui ne craint pas les

Dieux, peut il craindre quelque chose? Il peut craindre les hommes; il peut craindre le mépris, le déshonneur, les châtimens & la vengeance des loix: enfinil peut-se craindre lui-même & & les remos qu'éprouvent tous ceux qui ont la conficience d'avoir encouru ou mérité la haîne de leurs semblables.

to 1

u

M

d∢

C

1

La conscience est le témoignage intérieur que nous nous rendons à nous mémes d'avoir agi de façon à mériter l'estime ou le blâme des êtres avec qui nous vivons. Cette conscience est fondée sur la conneissance évidente que nous avons des hommes, & des sentimens que nos actions doivent produire en eux. La confcience du dévôt consiste à se persuader qu'il a plu ou déplu à son Dieu, dont il n'a nulle idée, & dont les intentions obscures & douteuses ne lui sont expliquées que par des hommes suspects, qui ne connoissent pas plus que lui, l'essence de la Divinité & qui sont très peu d'accord fur ce qui peut lui plaire ou lui déplaire. En un mot, la conscience de l'homme crédule est dirigée par des hommes qui ont eux-mêmes une conscience erronée, ou dont l'intérêt étouffe les lumieres.

Un Athée peut-il avoir de la conscience? Quels sont ses motifs pour s'abstenir des vices cachés & des crimes secrets que

les autres hommes ignorent, & fur lesquels les loix n'ont point de prise? Il peut s'être assuré par une expérience constante qu'il n'est point de vice qui, par la nature des choses, ne se punisse lui-mê-, me. Veut-il se conserver? Il éviteratous les excès qui pourroient endom-, mager sa santé; il ne voudra point traîner, une vie languissante qui le rendroit à char-, se & à lui-même & aux autres. Quant aux crimes fecrets, il s'en abstiendra par, la crainte d'être forcé d'en rougir à ses, propres yeux, auxquels il ne peut se souftraire. S'il a de la raison, il connoîtra le prix de l'estime qu'un honnéte hommedoit avoir pour lui-même. Il scaura d'ailleurs que des circonstances inespérées peuvent dévoiler aux yeux des autres, la conduite qu'il se sent intéressé de leur cacher. L'autre monde ne fournit aucuns. motifs de bien faire, à celui qui n'en trouve point ici bas.

## §. 179.

L'ATHÉE de spéculation, nous dira le Théiste, peut être un honnéte homme, mais ses écrits formeront des athées politiques. Des Princes & des Ministres, n'étant plus retenus par la crainte de Dieu, se livreront sans scrupule aux plus affreux excès." Mais quelle que

l'on puisse supposer la dépravation d'un athée fur le trone, peut-elle jamais être plus forte & plus nuisible que celle de tant de conquérants, de tyrans, de persés cuteurs, d'ambitieux, de courtisans pervers qui, sans être des athées, qui même étant fouvent très religieux & vots, ne laissent pas de faire gémir l'humanité sous le poids de leurs crimes? Un Prince athée peut-il faire plus de mal au monde qu'un Louis XI. un Philippe IL un Richelieu, qui tous ont allié la Religion avec le crime? Rien de moins ordinaires que des Princes athées; mais rien de plus commun que des Tyrans & des Ministres, très méchants & très Religieux.

### §. 180.

Tour homme dont l'esprit se sivre à la réslexion ne peut s'empêcher de connoitre ses devoirs, de découvrir les rapports subsistants entre les hommes, de méditer sa propre nature, de démêler ses besoins, ses penchants, ses desirs, & de s'appercevoir de ce qu'il doit à des êtres nécessaires à son propre bonheur. Ces réslexions condussent naturellement à la connoissance de la morale essentielle pour des êtres qui vivent en société. Tout homme qui aime à se replier sur lui-même, à étudier, à chercher les principes des cho-

fes, n'a pas pour l'ordinaire des passions bien dangereuses: sa passion la plus forte fera de connoître la vérité, & son ambition de la montrer aux autres. La philosophie est propre à cultiver & le cœur & l'esprit. Du côté des mœurs & de l'honnêteté celui qui réséchit & raisonne, n'at-il pas évidemment de l'avantage sur celui qui se fait un principe de ne point raisonner?

Si l'ignorance est utile aux Prêtres & aux oppresseurs du genre humain, elle est très funcse à la Société. L'homme dépourvu de lumieres ne jouit pas de sa raison; l'homme dépourvu de raison & de lumieres, est un sauvage qui peut à chaque instant être entraîné dans le crime. La morale, ou la science des devoirs. ne s'acquiert que par l'étade de l'homme & de ses rapports. Celui qui ne résléchit point par lui même, ne connoît point la vraie morale & marche d'un pas peu fûr dans le chemin de la vertu. Moins les hommes raisonnent, & plus ils sont méchants. Les Sauvages, les Princes, les Grands, les gens de la lie du peuple sont Communément les plus méchants des hommes, parce qu'ils font ceux qui raisonment le moins.

Le dévôt ne réfléchit jamais & se garde bien de raisonner. Il craint tout examen; il suit l'autorité. & souvent même und conscience erronée lui fait un saint de voir de commettre le mal. L'incrédule raisonne, il consulte l'expérience & la préfere au préjugé. S'il a raisonné juste, sa conscience s'éclaire; il trouve pour bien faire des motifs plus réels que le dévôt, qui n'a d'autres motifs que ses chi-& qui jamais n'écoute la raison. Les motifs de l'Incrédule ne sont-ils pas assez puissants pour contrebalancer ses passions? Est-il assez borné pour méconnoître les intérêts les plus réels qui de vroient le contenir? eh bien!-il sera vicieux & méchant; mais pour lors il ne fera ni pire ni meilleur que tant d'hommes crédules qui , nonobstant la Religion & ses préceptes sublimes, ne laissent pas de suivre une conduite que cette Religion condamne. Un assassin crédule este il donc moins à craindre, qu'un assassin qui ne croit rien? Un tyran bien dévôt estil moins un tyran, qu'un tyran indévôt?

#### \$. 181.

Rien de plus rare au monde que des hommes conséquens. Leurs opinions n'influent sur leur conduite que l'orsqu'elles se trouvent conformes à leurs tempéramens, à leurs passions, à leurs intérets. Les opinions religieuses, d'après l'expériences

rience journaliere, produisent beaucoup de mal contre très peu de bien; elles font nuisibles, parce qu'elles s'accordent fort souvent avec les passions des tyrans, des ambitieux, des fanatiques & des prètres; elles ne sont d'aucun esset, parce qu'elles sont incapables de contrebalancer les intérêts présents du plus grand nombre des hommes. Les principes religieux sont toujours mis de côté, quand ils s'opposent à des desirs ardents; sans être incrédule on se conduit alors comme

si l'on ne crovoit rien.

On risquera toujours de se tromper, quand on voudra juger des opinions des hommes par leur conduite, ou de leur conduite par leurs opinions. Un homme très religieux, nonobstant les principes infociables & cruels d'une Religion sanguinaire, sera quelquefois, par une heureuse inconséquence, humain, tolérant, modéré; pour lors les principes de sa Religion ne s'accordent pas avec la douceur de son caractere. Un libertin, un débauché, un hypocrite, un adultere, un frippon nous montreront souvent qu'ils ont les idées les plus vraies sur les mœurs. Pourquoi ne les mettent-ils pas en pratique? C'est que leurs tempéramens, leurs intérets, leurs habitudes ne s'accordent point avec leurs théories sublimes.

Les principes féveres de la morale Chrétienne, que tant de gens font passer pour divine, n'influent que très foiblement sur la conduite de ceux qui les préchent aux autres. Ne nous disent-ils pas tous les jours, de faire ce qu'ils prêchent & de ne

pas faire ce qu'ils font. Les partifans de la religion désignent assez communément les Incrédules sous le nom de libertins. Il peut très bien se faire que beaucoup d'Incrédules aient des mœurs déréglées; ces mœurs font dûes à leurs tempéramens, & non à leurs opinions. Mais que fait leur conduite à ces opinions? Un homme fans mœurs ne peut-il donc pas être bon médecin, bon architecte, bon géometre, bon logicien, bon métaphysicien, bon raisonneur? avec une conduite irréprochable, on peut être un ignorant sur bien des choses & raisonner très mal. Quand il s'agit de la vérité, il nous importe peu de qui elle nous vienne. Ne jugeons pas des hommes par leurs opinions, ni des opinions par les hommes: jugeons des hommes par leur conduite, & de leurs opinions par leur conformité avec l'expérience, la raison, l'utilité du genre humain.

S. 182.

Tour homme qui raisonne devient bien-

tôt incrédule, parce que le raisonnement lui prouve que la théologie n'est qu'un tissu de chimeres; que la Religion est contraire à tous les principes du bon sens; quelle porte une teinte de faussetés dans toutes les connoissances humaines. L'homme sensible devient incrédule, parce qu'il voit que la Religion loin de rendre les hommes plus heureux, est la fource premiere des plus grands défordres & des calamités permanentes dont l'espece humaine est affligée. L'homme qui cherche son bien-être & sa propre tranquillité, examine sa religion & s'en détrompe, parce qu'il trouve aussi incommode qu'inutile, de passer sa vie à trembler devant des phantômes qui ne sont faits pour en imposer qu'à des femmelettes ou à des enfants.

Si quelquefois le libertinage, qui ne raisonne gueres, conduit à l'irréligion, l'homme réglé dans ses mœurs peut avoir des motifs très légitimes pour examiner sa religion & pour la bannir de son esprit. Trop soibles pour en imposer aux méchants, en qui le vice a jetté de profondes racines, les terreurs religieuses affligent, tourmentent, accablent des imaginations inquietes. Les ames ont-elles du courage & du ressort? Elles ont bientôt secoué un joug qu'elles ne portoient

qu'en frémissant. Sont-elles foibles & craintives? Elles trainent ce joug pendant toute leur vie; elles vieillissent en tremblant, ou du moins elles vivent dans des incertitudes accablantes.

Les Prétres ont fait de Dieu un être si malin, si farouche, si propre à chagriner, qu'il est très peu d'hommes au monde qui ne desirassent au fond du cœur que ce Dieu n'existat pas. On ne vit point heureux, quand on tremble toujours. Vous adorez un Dieu terrible; ô dévôt! eh bien! vous le haissez, vous voudriez qu'il ne sût pas. Peut-on ne pas desirer l'absence ou la destruction d'un maître, dont l'idée ne fait que tourmenter l'esprit? Ce sont les couleurs noires dont les Prétres se servent pour peindre la Divinité qui, révoltant les cœurs, forcent à la hair & à la rejetter.

S. 183.

Si la crainte a fait les Dieux, la crainte foutient leur empire dans l'esprit des mortels: on les a de si bonne heure accontumés à frissonner au seul nom de la Divinité, qu'elle est devenue pour eux un spectre, un lutin, un loup-garoux qui les tourmente, & dont Pidée leur ôte le courage même de vouloir se rassurer. Ils craignent que le spectre invisible ne les

frappe, s'ils cessoient un instant d'avoir peur. Les dévôts craignent trop leur Dieu pour l'aimer sincérement; ils le servent en esclaves qui, dans l'impossibilité d'échapper à sa puissance, prennent le parti de flatter leur maître & qui, à force de mentir, se persuadent à la sin qu'ils ont pour lui de l'amour. Ils sont de nécessité vertu. L'amour des dévôts pour leur Dieu & des esclaves pour leurs des potes, n'est qu'un hommage servile. & finuléqu'ils rendent à la sorce, auquel le cœur ne prend aucune part.

## §: '184.

Les docteurs Chrétiens on fait leur Dieu si peu digne d'amour, que plusieurs d'entre eux ont cru devoir dispenser de l'aimer, blasphême qui fait frémir d'au-. tres docteurs moins finceres. St. Thomas, avant prétendu qu'on est obligé d'aimer Dieu aussitot qu'on a l'usage de sa raison, le Jésuite Sirmond lui répond que c'est. Le Jésuite Vasquez assure qu'il bientôt. suffit d'aimer Dieu à l'article de la mort. Hurtado, moins facile, dit qu'il faut aimer Dieu tous les ans. Henriquez se contente qu'on l'aime tous les cinq ans; Sotus, tous, les dimanches. Surquoi fondés? demande le pere Sirmond, qui ajoute que Suarez veut qu'on aime Dieu quelquefois: mais en Rij

quel tems? il vous en fait juge; il n'en fait rien lui-même. Or, dit-il, ce qu'un fi savant Docteur ne sait pas, qui pourra le savoir? Le même Jesuite Sirmond continue en disant, que Dieu ne nous ordonne pas de l'aimer d'un amour d'affection, Es ne nous promet pas le salut à condition de lui donner notre cœur, c'est affez de lui obeir, & de l'aimer d'un amour effectif en exécutant ses ordres; c'est là le seul amour que nous lui devons; Es il ne nous a pas tant commandé de l'aimer que de ne point le hair. (12) Cotte doctrine paroît hérétique, împie, alominable aux Jansénistes, qui par la sévérité révoltante qu'ils attribuent à leur Dieu, le rendent encore bien moins aimable que les Jésuites leurs adversaires; ceux-ci, pour s'attirer des adhérents, peignent Dieu sous des traits capables de rassurer les mortels les plus pervers? Ainsi rien de moins décidé pour les Chrétiens, que la question importante si l'on peut, ou si l'on doit aimer ou ne pas aimer Dieu. Parmi leurs guides spirituels, les uns prétendent qu'il faut l'aimer de tout son cœur, malgré toutes ses rigueurs; d'autres, comme le P. Daniel, trouvent qu'un acte de pur amour de Dieu est

<sup>(12)</sup> Voyez Apologie des lettres Provinciales-Tome II.

lacte le plus héroique de la vertu chrétienne, Es que la foiblesse humaine ne peut gueres s'élever si haut. Le Jésuite Pintereau va plus loin; il dit que c'est un privilege de la nouvelle alliance, que la destrorance du joug sâcheux de l'amour divin. (13)

### S. 185.

C'est toujours le caractère de l'homme qui décide du caractere de son Dieu; chacun s'en fait un pour lui-même & d'après lui-même. L'homme gai, qui se livre à la dissipation & aux plaisirs ne peut pas se figurer que son Dieu puisse être austere & rébarbatif; il lui faut un Dieu facile avec lequel on puisse entrer en composition. L'homme sévere, chagrin, bilieux, d'une humeur âcre, veut un Dieu qui fasse trembler, & regarde comme des pervers ceux qui n'admettent qu'un Dieu commode & facile à gagner. Les hérélies, les querelles, les ichismes sont nécessaires. Les hommes étant constitués, organisés, modifiés d'une facon qui ne peut être précisément la même pourroient-ils être d'accord fur une chimere qui n'existe jamais que dans leurs propres cerveaux?

Les disputes non moins cruelles qu'in-

<sup>(13)</sup> V. Ibidem.

terminables qui s'élevent sans cesse entre les ministres du seigneur ne sont pas de nature à leur attirer la confiance de ceux qui les considerent d'un œil impartial. Comment ne pas se jetter dans l'incrédulité la plus complette à la vûe de principes sur lesquels ceux mêmes qui les enseignent aux autres ne sont jamais d'accord? Comment ne point former des doutes sur l'existence d'un Dieu, dont l'idée varie d'une façon si marquée dans les têtes de ses ministres? Comment ne pas finir par rejetter totalement un Dieu qui n'est qu'un amas informe de contradictions? Comment s'en rapporter à desPrêtres que nous voyons perpétuellement occupés à se combattre, à se traiter d'impies, & d'hérétiques, à se déchirer, à se persécuter sans pitié, sur la maniere dont ils entendent les prétendues vérités qu'ils annoncent au monde!

#### §. 186.

L'EXISTENCE d'un Dieu est la base de toute religion. Cependant jusqu'ici cette importante vérité n'a point encore été démontrée, je ne dis pas de maniere à convaincre les Incrédules, mais d'une maniere propre à satisfaire les Théologiens euxamemes. L'on a vu de tout tems des penseurs prosondément occupés à imagi-

ner des preuves nouvelles de la vérité la plus intéressante pour les hommes! Quels ont été les fruits de leurs méditations & de leurs arguments? Ils ont laissé la chose au même point; ils n'ont rien démontré; presque toujours ils ont excité les clameurs de leurs confreres qui les ont accusés d'avoir mal désendu la meilleure des causes.

## §. 187.

Les Apologistes de la Religion nous répetent chaque jour que les passions seules font les incrédules; ,, c'est, disent-ils, l'or-" gueil & le desir de se distinguer qui font , les athées, ils ne cherchent d'ailleurs , à effacer l'idée de Dieu de leur esprit, , que parce qu'ils ont lieu de craindre ", ses jugemens rigoureux." Quelque soient les motifs qui portent les hommes à l'irréligion, il s'agit d'examiner s'ils ont rencontré la vérité. Nul homme n'agit fans motifs; examinons d'abord les arguments, nous examinerons les motifs ensuite; & nous verrons s'ils ne sont pas légitimes & plus sensés que ceux de tant de dévôts crédules, qui se laissent guider par des maîtres peu dignes de la confiance des hommes.

Vous dites donc, ô Prêtres du seigneur que les passions sont les incrédules: vous

prétendez qu'ils ne renoncent à la Religion que par intérêt, ou parce qu'elle contredit leurs penchants déréglés; vous assurez qu'ils n'attaquent vos Dieux, que parce qu'ils apprehendent leurs rigueurs. Eh! vous mêmes, en défendant cette Religion & ses chimeres, êtes - vous donc vraiment exempts de passions ou d'intérêts? Qui est-ce qui retire les émolumens de cette Religion pour laquelle les Prêtres font éclater tant de zêle? Ce sont les Prêtres. A qui la Religion procure-t-elle du pouvoir, du crédit, des honneurs, des richesses? C'est aux Prétres. Qui est-ce qui fait la guerre en tout pays à la raison, à la science, à la vérité, à la philosophie, & les rend odieuses aux fouverains & aux peuples? Ce font les Prêtres. Qui est-ce qui profite sur la terre de l'ignorance des hommes & de leurs vains préjugés? Ce sont les Prêtres. Vous êtes, o Prêtres, récompenses, honorés & payés pour tromper les mortels & vous faites punir ceux qui les détrompent Les folies des hommes vous procurent des bénéfices, des offrandes, des expiations; les vérités les plus utiles ne procurentà ceux qui les annoncent que des chaînes, des supplices, des bûchers. Que l'univers juge entre nous.

## §. 188.

L'ORGUEIL & la vanité furent & seronttoujours des vices inhérents au facerdoce. Est-il rien de plus capable de rendre des hommes altiers & vains, que la prétention d'exercer un pouvoir émané du ciel, de posséder un caractere sacré, d'être les envoyés & les Ministres du Très-Haut? Ces dispositions ne sont elles pas continuellement alimentées par la crédulité des peuples, par les déférences & les respects des souverains, par les immunités, les privileges, les distinctions dont on voit jouir le clergé? Le vulgaire est en tout pays, bien plus dévoué à ses guides spirituels, qu'il prend. pour des hommes divins, qu'à ses supérieurs temporels qu'il ne regarde que comme des hommes ordinaires. Le curé d'un village y joue un bien plus grand rôle, que le seigneur ou que le juge. Un Prêtre, chez les Chrétiens, se croit fort au dessus d'un Roi ou d'un Empereur. Un Grand d'Espagne, ayant parlé vivement à un Moine, celui-ci lui dit arrogamment, apprenez à respecter un homme qui a tous les jours votre Dieu dans ses mains, Es votre Reine à ses pieds.

Les Prêtres ont - ils donc bien le droit d'acculer les incrédules d'orgueil?

Se distinguent vils eux - mêmes par une rare modestie ou par une profonde humilité? N'est-il pas évident que le desir de dominer les hommes, est de l'essence même de leur mêtier? Si les ministres du Seigneur étoient vraiment modestes, les verroit on si avides de respects; si prompts à s'irriter de toutes les contradictions; si décisifs, si cruels à se venger de ceux dont les opinions les blessent? La science modeste ne fait-elle pas sentir combien la vérité est difficile à démêler? Quelle autre passion qu'un orgueil effréné, peut rendre des hommes si tarouches, si vindicatifs, si dépourvus d'indulgence & de douceur? Quoi de plus présomptueux que d'armer des nations & de faire couler des flots sang pour établir ou défendre de futiles conjectures?

Vous dites, ô Docteurs! que c'est la présomption qui fait seule des athées: apprenez leur donc ce que c'est que votre Dieu; instruisez-les de son essence; parlez en d'une façon intelligible; dites-en des choses raisonnables & qui ne soient pas ou contradictoires ou impossibles. Si vous êtes hors d'état de les satisfaire; si jusqu'ici nul d'entre vous n'a pu démontrer l'existence de Dieu d'une saçon claire & convainquante; si de votre aveu son es-

sence est aussi voilée pour vous que pour le reste des mortels; pardonnez à ceux qui ne peuvent admettre ce qu'ils ne peuvent ni entendre ni concilier; ne taxez pas de présomption ou de vanité ceux qui ont la fincérité d'avouer leur ignorance; n'accusez pas de folie ceux qui se trouvent dans l'impossibilité de croire des contradictions; & rougissez une bonne fois d'exiter la haine des peuples & la fureur des souverains contre des hommes qui ne pensent pas comme vous sur un être dont vous-mêmes n'avez aucune idée. Est-il rien de plus téméraire & de plus extravaguant que de raisonner d'un objet que l'on se reconnoît dans l'impossibilité de concevoir?

Vous nous répétez sans cesse, que c'est la corruption du cœur qui produit l'athéssime, que l'on ne secoue le joug de la Divinité; que parce qu'on craînt ses jugemens redoutables. Mais pourquoi nous peignez-vous votre Dieu sous des traits si choquants qu'ils deviennent insoutenables? Pourquoi ce Dieu si puissant permet-il qu'il y ait des cœurs si corrompus? Comment ne point faire des efforts pour secouer le joug d'un tyran qui, pouvant faire ce qu'il veut du cœur des hommes, consent qu'ils se pervertissent, les endurcit, les aveugle, leur resuse ses sain

d'avoir la satisfaction de les punir par des châtimens éternels, d'avoir été endurcis, aveuglés & de n'avoir pas eu les graces qu'il leur a refusées? Il faut que les Théologiens & les Prêtres se croient bien sûrs des graces du ciel & d'un avenir heureux, pour ne point détester un maître aussi bizarre, que le Dieu qu'ils nous annoncent. Un Dieu qui damne éternellement est évidemment le plus odieux des êtres que l'esprit humain puisse inventer.

## §. 189.

Nul homme sur la terre n'est véritablement intéressé au maintien de l'erreur: elle est forcée tôt ou tard de céder à la vérité. L'intérêt général finit par éclairer mortels; les passions elles - mêmes contribuent quelquefois à briser pour eux quelques chaînons des préjugés. Les palsions de quelques souverains n'ont-elles pas anéanti depuis deux fiecles dans quelques contrées de l'Europe, le pouvoir tyrannique qu'un Pontife trop altier exercoit autrefois sur tous les Princes de sa secte? La politique, devenue plus éclairée, a dépouillé le clergé des biens immenses que la crédulité avoit accumulés dans ses mains. Cet exemple mémorable ne devroit-il pas faire sentir aux Prêtres mêmes, que les préjugés n'ont qu'un tems, & que la vérité seule est capable d'assurer un bien-être solide?

Ex caressant les souverains; en leur forgeant des droits divins; en les divinifant, en leur livrant les peuples pieds & poings liés, les Ministres du Très-Haut n'ont-ils pas vu qu'ils travailloient à en faire des Tyrans? N'ont-ils donc pas lieu d'appréhender que les idoles gigantesques, qu'ils élevent jusqu'aux nues, ne les écrasent un jour eux-mêmes de leur énorme poids? Mille exemples ne leur prouventils pas qu'ils doivent craindre que ces lions déchaînés, après avoir dévoré les nations. ne les dévorent à leur tour ?

Nous respecterons les Prêtres, quand, ils deviendront citoyens. Qu'ils se servent s'ils peuvent, de l'autorité du ciel pour Laire peur à ces Princes qui sans cesse défolent la terre. Qu'ils ne leur adjugent plus le droit affreux d'être injustes impunément. Qu'ils reconnoissent que nul sujet d'un Etat n'est intéressé à vivre sous la tyrannie; qu'ils fassent sentir aux souverains qu'ils ne sont point intéressés euxmêmes à exercer un pouvoir qui, les rendant odieux, nuiroit à leur propre grandeur. Enfin que les Pretres & les Rois détrompés reconnoissent que nulle puissance n'est sûre, si elle ne se sonde sur la vérité, la raison & l'équité.

## §. 190.

Les Ministres des Dieux, en faisant une guerre sanglante à la raison humaine. qu'ils devroient développer, agissent évidemment contre leurs propres intérêts. Quel seroit leur pouvoir, leur confideration, leur empire fur les hommes les plus fages? Quelle seroit la reconnoissance des peuples pour eux si, au lieu de s'occuper de leurs disputes vaines, ils se fussent appliqués à des sciences vraiment utiles; s'ils eussent cherché les vrais principes de la physique, du gouvernement & des mœurs! Qui oferoit reprocher son opulence & fon crédit à un corps qui, consacrant son loisir & son autorité au bien public, se serviroit de l'un pour méditer, & de l'autre pour éclairer également les esprits des souverains & des sujets!

Pretres! laissez-là vos chimeres, vos dogmes inintelligibles, vos querelles méprisables: reléguez dans les Régions imaginaires ces phantômes, qui ne pouvoient
vous être utiles que dans l'enfance des
nations. Prenez enfin le ton de la raisonAu lieu de sonner le tocsin de la persécution contre vos adversaires; au lieu d'entretenir les peuples de disputes insensées;
au lieu de leur prêcher des vertus inutiles
& fanatiques, prêchez-nous une morale
humaine

1

humaine & fociable; préchez-nous des vertus réellement utiles au monde; devenez les apôtres de la raison, les lumieres des nations, les désenseurs de la liberté, les réformateurs des abus, les amis de la vérité; & nous vous bénirons, nous vous honorerons, nous vous chérirons; tout vous assurera un empire éternel sur les cœurs de vos concitoyens.

#### §, 191.

Les philosophes de tout tems ont pris dans les nations le rôle qui sembloit destiné aux ministres de la religion. La haine de ceux-ci pour la philosophie, ne sut jamais qu'une jalousie de méties. Tous les hommes accoutumés à penser, au lieu de chercher à se nuire & à se décrier, ne devroient-ils pas réunir leurs efforts pour combattre l'erreur, pour chercher la vérité, & sur-tout pour mettre en suite les préjugés dont les souverains & les sujets soussers dont les souverains & les sujets soussers finissent tôt on tard par être les victimes?

Entre les mains d'un gouvernement éclairé, les Prêtres deviendront les plus utiles des citoyens. Des hommes, déjà richement stipendiés par l'Etat, & dispensés du soin de pourvoir à leur propre subsistance, auroient-ils rien de mieux à

faire que de s'instruire eux-mêmes, afin de se mettre en état de travailler à l'instruction des autres? Leur esprit ne seroitil pas plus satisfait de découvrir des vérités lumineuses, que de s'égarer sans fruit dans d'épaisses ténebres? Seroit-il plus difficile de démêler les principes si clairs d'une morale faite pour l'homme, que les principes imaginaires d'une morale divine & théologique? Les hommes les plus ordinaires auroient-ils autant de peine à fixer dans leurs têtes les notions simples de leurs devoirs, que de charger leur mémoire de mysteres, de mots inintelligibles, de définitions obscures auxquelles il leur est impossible de jamais rien concevoir? Que de tems & de peines perdues, pour apprendre & enseigner aux hommes des choses qui ne leur sont d'aucune utilité réelle!

Que de ressources pour l'utilité publique, pour encourager le progrès des sciences, & l'avancement des connoissances, pour l'éducation de la jeunesse, ne présenteroient pas à des Souverains bien intentionnés tant de Monasteres, qui dans un grand nombre de pays dévorent les nations sans aucuns fruits pour elles! mais la superstition, jalouse de son empire exclusif, semble n'avoir voulu former que des êtres inutiles. Quel parti ne pour-

roit-on pas tirer d'une foule de cénobites des deux fexes, que nous voyons en tant de contrées si amplement dotés pour ne rien faire? Au lieu de les occuper de contemplations stériles, de prieres machinales, de pratiques minutieuses, au lieu de les accabler de jeunes & d'austérités, que n'excite-t-on entre eux une émulation salutaire qui les porte à chercher les moyens de servir utilement le monde, auquel des vœux fatals les obligent de mourir ? Au lieu de remplir dans la jeunesse les esprits de leurs éleves de fables, de dogmes stériles, de puérilités, pourquoi n'oblige-t-on, ou n'invite-t-on pas les Prétres à leur apprendre des choses vraies & à en faire des citoyens utiles à la Patrie? De la maniere dont on éleve les hommes: ils ne sont utiles qu'au clergé qui les aveugle, & aux Tyrans qui les dépouillent.

#### §. 192.

Les partisans de la crédulité accusent souvent les incrédules d'être de mauvaise soi, parce qu'on les voit quelquesois chanceler dans leurs principes, changer dans la maladie, & se rétracter à la mort. Quand le corps est dérangé, la faculté de raisonner se dérange communément avec lui. L'homme insirme & caduc, aux ap-

proches de sa fin, s'apperçoit quelquesois lui-même que sa raison l'abandonne; il sent que le préjugé revient. Il est des maladies dent le propre est d'abbatre le courage, de rendre pusilsanime & d'affoiblir le cerveau; il en est d'autres qui, en détrussant le corps, ne troublent point la raison. Quoiqu'il en soit, un incrédule qui se dédit dans la maladie, n'est ni plus rare, ni plus extraordinaire qu'un dévôt, qui se permet de négliger, en santé, les devoirs que sa religion lui prescrit de la façon la plus formelle.

CLEOMENES, Roi de Sparte, ayant montre peu de respect pour les Dieux pendant le cours de son regne, devint superstitieux à la sin de ses jours; dans la vue d'intéresser le ciel en saveur de ses jours, il sit venir auprès de lui une soule de Pretres & de facrisscateurs. Un de ses anis lui en ayant montré sa surprise, de quoi vous étonnez-vous, lui dit Cléomenes, je ne suis plus ce que j'etois; & n'etant plus le même, je ne puis penser de la même maniere.

Les Ministres de la Religion démentent assez souvent dans leur conduite journalière les principes rigoureux qu'ils enseignent aux autres, pour qué les incrédules à leur tour se croient en droit de les accusor de mayreise soi. Si queleure

les accuser de mauvaise foi. Si quelques incrédules dementent, soit à la mort,

soit dur int la maladie, les opinions qu'ils soutenoient en santé, les Prêtres ne démentent-ils pas en santé, les opinions séveres de la Religion qu'ils soutiennent? Voyons-nous donc un grand nombre de Prélats humbles, généreux; dépourvus d'ambition, ennemis du faste & des grandeurs, amis de la pauvreté? Ensin voyons-nous la conduite de beaucoup de Prêtres Chrétiens s'accorder avec la morale austere du Christ, leur Dieu & leur modele?

## §. 193.

L'ATHEISME, nous dit-on, rompt tous les liens de la Société. Sans la croyance d'un Dieu, que devient la sainteté des serments? Comment lier un athée, qui ne peut sérieusement attester la Divinité? Mais le serment donne-t-il donc plus de force à l'obligation où nous sommes de remplir les engagemens contractés? Quiconque est assez intrépide pour mentir, sera-t-il moins intrépide pour se parjurer? Celui qui est assez lache pour manquer à sa parole, ou assez injuste pour violer ses engagemens, au mépris de l'estime des hommes, n'y fera pas plus fidele pour avoir pris tous les Dieux à témoins de ses ferments. Ceux qui se mettent au dessus des jugements des hommes, se mettent bientôt au-dessus des jugements de Dieu. Les Princes ne sont-ils pas de tous les mortels les plus prompts à juger, & les plus prompts à violer les serments qu'ils ont faits?

## §. 194.

Il faut nous dit-on sans cesse, il faut une religion au peuple. Si les personnes éclairées n'ont pas besoin du frein de l'opinion, il est du moins nécessaire à des bommes grossiers, en qui Péducation n'a point developpé la raison. Est-il donc bien vrai que la religion soit un frein pour le peuple? Voyons-nous que cette religion l'empêche de se livrer à l'intempérance, à l'ivrognerie, à la brutalité, à la violence, à la fraude, à toutes sortes d'excès? Un peuple qui n'auroit aucune idée de la Divinité, pourroit-il se conduire d'une façon plus détestable, que tant de peuples crédules parmi lesquels on voit régner la dissolution & les vices les plus indignes des êtres raisonnables? Au sortir de ses Temples, ne voit-on pas l'artisan ou l'homme du peuple se jetter tête baissée dans ses déréglemens ordinaires, & se persuader que les hommages périodiques qu'il a rendus à son Dieu, le mettent en droit de suivre sans remors fes habitudes vicieuses & ses penchants habituels? Enfin, si les peuples sont si grosstiers & si peu raisonnables, leur stupidité n'est point dûe à la négligence des Princes, qui ne s'embarassent aucunement de l'éducation publique, ou qui s'opposent à l'instruction de leurs sujets? Ensin la déraison des peuples n'est-elle pas visiblement l'ouvrage des Prêtres, qui, au lieu d'instruire les hommes dans une morale sensée, ne les entretiennent jamais que de sables, de rêveries, de pratiques, de chimeres & de sausses dans les-

quelles ils font tout consister?

La religion n'est pour le peuple qu'un vain appareil de cérémonies, auquel il tient par habitude, qui amuse ses yeux, qui remue passagérement son esprit engourdi, sans influer sur sa conduite, & fans corriger ses mœurs: de l'aveu même des ministres des autels, rien de plus rare que cette Religion intérieure & spirituelle, qui seule est capable de régler la vie de l'homme & de triompher de ses penchants. En bonne foi, dans le peuple le plus nombreux & le plus dévôt, est-il bien des têtes capables de savoir les principes de leur système religieux, & qui leur trouvent assez de force pour étousser leurs inclinations perverses?

Bien des gens nous diront qu'il vaut mieux avoir un frein quelconque, que de n'en avoir aucun. Ils prétendront que

si la Religion n'en impose pas au grand nombre, elle sert au moins à contenir quelques individus, qui, sans elle, se livreroient au crime sans remors. Il faut, fans doute, un frein aux hommes, mais il ne leur faut pas un frein imaginaire; il leur saut des freins réels & visibles, il leur faut des craintes véritables, bien plus propres à les contenir, que des terreurs paniques, & des chimeres, La religion ne fait peur qu'à quelques esprits pusillanimes que la foiblesse de leur caractere rend déjà peu redoutables à leurs concitoyens. Un gouvernement équitable, des loix séveres, une morale bien saine en imposent également à tout le monde; il n'est au moins personne qui ne soit forcé d'y croire, & qui ne sente le danger de ne s'y pas conformer.

## \$. 195.

On demandera peut-être si l'athéisme raisonné peut convenir à la multitude. Je réponds que tout système qui demande de la discussion, n'est pas sait pour la multitude. A quoi peut donc servir de prêcher l'athéisme? Celà peut au moins saire sentir à tous ceux qui raisonnent, que rien n'est plus extravaguant que de s'inquiéter soimème, & que rien n'est plus injuste que d'inquiéter les autres pour des conjectures

destituées de fondement. Quant au vulgaire, qui jamais ne raisonne, les argumens d'un athée ne sont pas plus faits pour lui, que les systèmes d'un Physicien, les observations d'un Astronome, les expériences d'un Chimiste, les calculs d'un Géometre; les recherches d'un Médecin, les dessins d'un Architecte, les plaidoyers d'un Avocat, qui tous travaillent pour le

peuple à son inscu.

Les argumens métaphysiques de la Théologie & les disputes religieuses qui occupent depuis long-tems tant de profonds reveurs, font - ils donc plus faits pour le commun des hommes, que les argumens d'un athée? Bien plus, les principes de l'athéisme, fondés sur le bonsens naturel, ne sont-ils pas plus intelligibles, que ceux d'une Théologie que nous voyons hérissée de difficultés insolubles pour les esprits mêmes les plus exercés? Le peuple en tout pays possede une religion, à laquelle il n'entend rien, qu'il n'examine point, & qu'il suit par routine? ses Prêtres s'occupent seuls de la Théologie, trop sublime pour lui. Si par hazard le peuple venoit à perdre cette Théologie inconnue, il pourroit se consoler de la perte d'une chose qui, non seulement lui est parfaitement inutile, mais

encore, qui pro duit en lui des fermenta-

tions très dangereuses.

CE seroit une entreprise bien folle que d'écrire pour le vulgaire, ou de prétendre tout d'un coup le guérir de ses préjugés. On n'écrit que pour ceux qui lisent & qui raisonnent; le peuple ne lit gueres & raisonne encore moins. Les personnes sensées & paisibles s'éclairent, les lumieres se répandent peu à peu & parviennent à la longue à frapper les yeux du peuple même. D'un autre côté, ceux qui trompent les hommes, ne prennent - ils pas souvent eux - mêmes le soin de les détromper?

#### §. 196.

Si la Théologie est une branche de commerce utile aux Théologiens, il est très démontré qu'elle est & superflue & nuisible au reste de la Société. L'intérêt des hommes parvient à leur dessiller les yeux tôt ou tard. Les Souverains & les peuples reconnoîtront, sans doute, un jour, l'indissérence & le prosond mépris que mérite une science suille qui ne sert qu'à troubler les hommes, sans les rendre meilleurs. On sentira l'inutilité de tant de pratiques dispendieuses qui ne contribuent nullement à lasélicité publique; on rougira de tant

de querelles pitoyables qui cesseront d'altérer la tranquillité des Etats, dès qu'on cessera d'y attacher une importance ridicule.

PRINCES! au lieu de prendre part aux combats insensés de vos Pretres; au lieu d'épouser follement leurs querellles impertinentes; au lieu de prétendre soumettre tous vos sujets à des opinions uniformes, occupez vous de leur bonheur en ce monde & ne vous inquiétez pas du fort qui les attend dans un autre. Gouvernez les équitablement; donnez leur de bonnes loix, respectez leur liberté & leur propriété; veillez à leur éducation; encouragez les dans leurs travaux; récompensez leurs talents & leurs vertus; reprimez la licence; & ne vous occupez pas de leur façon de penser sur des objets inutiles & pour eux & pour vous; alors vous n'aurez plus besoin de fiction pous vous faire obéir; vous deviendrez les seuls guides de vos sujets; leurs idées seront uniformes sur les sentimens d'amour & de respect qui vous seront dûs. Les fables théologiques ne sont utiles qu'aux tyrans qui méconnoissent l'art de régner sur des êtres raisonnables.

## §. 197.

FAUT-IL donc de puissants efforts de

génie, pour comprendre que ce qui est au-dessus de l'homme, n'est pas fait pour des hommes; que ce qui est surnaturel, n'est pas fait pour des êtres naturels, que des mysteres impénétrables ne sont pas faits pour des esprits bornés? Si des Théologiens sont assez sous pour disputer entre eux sur des objets qu'ils reconnoissent inintelligibles pour eux-mêmes, la Société doit-elle donc prendre part à leurs folles querelles? Faut-il que le sang des peuples coule pour faire valoir les conjectures de quelques réveurs entêtés ! S'il est très difficile de guérir les Théologiens de leur manie, & les peuples de leurs préjugés, il est au moins très facile d'empêcher que les extravagances des uns, & la sottise des autres ne produisent des effets pernicieux. Qu'il soit permis à chacun de penser comme il voudra; mais qu'il ne lui soit jamais permis de nuire pour sa façon de penser Si les chess des nations étoient plus justes & plus sensés, les opinions théologiques n'intéresseroient pas plus la tranquillité publique, que les disputes des Physiciens, des Médecins, des Gammairiens & des Critiques. C'est la tyrannie des Princes qui fait que les querelles théologiques ont des conféquences sérieuses pour les Etats. Quand les Rois cesseront de se mêler de Théologie, les disputes des Théologiens ine seront.

plus à craindre.

CEUX qui nous vantent si fort l'importance & l'utilité de la Religion devroient bien nous montrer les heureux effets qu'elle produit & les avantages que les disputes & les speculations abstraites de la Théologie peuvent procurer aux portefaix, aux artifans, aux laboureurs, aux harangeres, aux femmes, & à tant de valets corrompus dont nous voyons les grandes villes remplies. Les gens de cette espece ont tous de la Religion; ils ont ce quon appelle la foi du Charbonier; leurs Curés croient pour eux; ils adherent de bouche à la croyance inconnue de leurs guides; ils écoutent assidument les sermons. ils assistent régulierement aux cérémonies; ils croiroient faire un grand crime de transgresser aucunes des ordonnances. auxquelles, dès leur enfance, on leur a dit de se conformer. Quel bien pour les mœurs résulte-t-il de tout celà? Aucun: ils n'ont nulle idée de la morale, & yous les voyez se permettre toutes les fripponneries, les fraudes, les rapines & les excès que la loi ne punit pas.

Le peuple dans le vrai n'a nulle idée de fa Religion : ce qu'il appelle Religion n'est qu'un attachement aveugle à des

opinions inconnues & à des pratiques mystérieuses. Dans le fait, ôter la Religion au peuple, c'est ne lui rien ôter. Si l'on parvenoit à ébranler ou à guérir ses préjugés, on ne feroit que diminuer ou anéantir la consiance dangereuse qu'il a dans des guides intéressés, & lui apprendre à se désier de ceux qui, sous prétexte de Religion, le portent très souvent à des excès sunesses.

## §. 198.

Sous prétexte d'instruire & d'éclairer les hommes, la Religion les retient récllement dans l'ignorance & leur ôte jusqu'au desir de connoître les objets qui les intéressent le plus. Il n'existe point pour les peuples d'autre regle de conduite, que celle qu'il plaît à leurs Prêtres de leur indiquer. La Religion tient lieu de tout; mais ténébreusé elle même, elle est plus propre à égarer les mortels, qu'à les guider dans la route de la science & du bonheur: la physique, la morale, la legislation, la politique sont des énigmes L'homme aveuglé par ses prépour eux. jugés religieux, est dans l'impossibilité de connoître sa propre nature, de cultiver sa raison, de faire des expériences; il craint la vérité, dès quelle ne s'accorde Tout concourt à pas avec les opinions.

rendre les peuples dévots, mais tout s'oppose à ce qu'ils soient humains raisonnables, vertueux. La Religion ne semble avoir pour objet que de retrécir le

cœur & l'esprit des hommes.

La guerre qui subsista toujours entre les Prêtres & les meilleurs esprits de tous les siecles, vient de ce que les sages s'appercurent des entraves que la superstition voulut donner en tout tems à l'esprit humain, qu'elle prétendit retenir dans une enfance éternelle : elle ne l'occupa que de fables; elle l'accabla de terreurs; elle l'effraya par des phantômes qui l'empêcherent de marcher en avant. Incapable de se perfectioner elle même, la Théologie opposa des barrières insurmontables aux progrès des connoissances véritables; elle ne parut occupée que du soin de tenir les nations & leurs chefs dans l'ignorance la plus profonde de leurs vrais intérets, de leurs rapports, de leurs devoirs, des motifs réels qui peuvent les porter à bien faire. Elle ne fait qu'obscurcir la morale, rendre ses principes arbitraires, la soumettre aux caprices des Dieux ou de leurs Ministres. vertit l'art de gouverner les hommes, en une tyrannie mystérieuse qui devient le fléau des nations. Elle change les Princes, en des despotes injustes & ligentieux, & les peuples, en des esclaves ignorants qui se corrompent pour mériter la faveur de leurs maîtres.

## §. 199.

Pour peu qu'on se donne la peine de suivre l'histoire de l'esprit humain, on reconnoîtra sans peine que la Théologie s'est bien gardée d'en reculer les bornes. Elle commença d'abord par le repaître de fables qu'elle débita comme des vérités facrées. Elle fit éclore la Poésse, qui remplit l'imagination des peuples de ses fictions puériles : elle ne les entretint que de ses Dieux & de leurs faits incroyables. En un mot, la Religion traita toujours les hommes comme des enfans qu'elle endormit par des contes, que ses ministresvoudroient continuer à faire encore passer pour des vérités incontestables.

Si les Ministres des Dieux firent quelquesois des déconvertes utiles, ils eurent toujours soin de leur donner un ton énigmatique, & de les envelopper des ombres du mystere. Les Pythagores & les Platons pour acquérir quelques sutiles connoissances, surent obligés de ramper aux pieds des Prêtres, de se faire initier à leurs mysteres, d'essuyer les épreuves qu'ils voulurent leur imposer: c'est à ce prix qu'il leur sut permis de puiser leurs notions

notions exaltées, si séduisantes encore pour tous ceux qui n'admirent que ce qui est parfaitement inintelligible. Ce fut chez des Prêtres Egyptiens, Indiens, Caldéens; ce fut dans les écoles de ces réveurs, intéressés par état à dérouter la raison humaine, que la philosophie sut obligée d'emprunter ses premiers rudimens: obscure ou fausse dans ses princicipes; mélée de fictions & de fables; uniquement faite pour éblouir l'imagination, cette philosophie ne marcha qu'en chancelant & ne fit que balbutier; au lieu d'éclairer l'esprit, elle l'aveugla & le

détourna d'objets vraiment utiles.

LES Spéculations Théologiques & les réveries mystiques des anciens sont même de nos jours en possession de faire la loi dans une grande partie du monde philosophique: adoptées par la Théologie moderne, on ne peut encore s'en écarter sans hérésie. Elles nous entretiennent d'Etres Aeriens, d'Esprits, d'Anges, de Démons, de Génies & d'autres phantômes qui font l'objet des méditations de nos plus profonds penseurs; & qui servent de base à la métaphysique; science abstraite & futile, sur laquelle les plus grands génies se sont vainement exercés depuis des milliers d'années. Ainsi des hypotheses imaginées par quelques reveurs de Memphis & de Babylone, demeurent les fondemens d'une science révérée pour son obscurité, qui la fait pas-

ser pour merveilleuse & divine.

Les premiers Legislateurs des Nations furent des Prêtres; les premiers Mythologues & Poëtes furent des Prêtres; les premiers Savants furent des Pretres. Entre leurs mains la science devint une chose sacrée, interdite aux profanes: ils ne parlerent que par des allégories, des emblèmes, des énigmes, des oracles ambigus: movens très propres à exciter la curiolité, à faire travailler l'imagination, & fur-tout à inspirer au vulgaire étonné, un saint respect pour des hommes que l'on crut instruits par le ciel, capables d'y lire les destinées de la terre. & qui se donnoient hardiment pour les organes de la Divinité.

## §. 200.

Les Religions de ces Prétres antiques ont disparu, ou plutôt elles n'ont fait que changer de forme. Quoique nos Théologiens modernes les regardent comme des imposteurs, ils ont eu soin de recueillir bien des fragments épars de leurs systèmes religieux, dont l'ensemble n'existe plus pour nous: nous retrouvons encore dans nos Religions modernes non seulement leurs dogmes méta-

physiques que la Théologie n'a fait que r'habiller d'une autre façon, mais encore nous y voyons des restes remarquables de leurs pratiques superstitieuses, de leur théurgie, de leur magie, de leurs enchantemens. On ordonne encore aux Chrétiens de méditer avec respect les monumens qui leur restent des Législateurs. des Pretres, des Prophetes de la Religion Hébraïque qui, selon les apparences, avoit emprunté de l'Egypte les notions bizarres dont nous la voyons remplie. Ainsi des extravagances imaginées par des fourbes ou des rêveurs idolâtres. font encore des opinions sacrées pour les Chrétiens!

Pour peu que l'on jette les yeux sur l'histoire, on trouve des conformités frappantes entre toutes les religions des hommes. Par toute la terre, on voit les notions religieuses affliger & réjouir périodiquement les peuples; par-tout on voit des rites, des pratiques, souvent abominables, des mysteres redoutables occuper les esprits & devenir les objets de leurs méditations. On voit les différentes superstitions emprunter les unes des autres & leurs réveries abstraites & leurs cérémonies. Les religions ne sont pour l'ordinaire que des rapsodies informes combinées par de nouveaux Documes combinées par de nouveaux Documes des autres de leurs reveries au leurs cerémonies par de nouveaux Documes combinées par de nouveaux de la combinée d

teurs, qui pour les composer se sont servis des matériaux de seurs prédécesseurs, en se réservant le droit d'ajouter ou de retrancher ce qui ne convenoit point à leurs vues présentes. La Religion d'Egypte servit évidemment de base à la Resigion de Moyse, qui en bannit le culte des idoles; Moyse ne sut qu'un Egyptien schismatique. Le Christianisme n'est qu'un Judaïsme résormé. Le Mahométisme est composé, du Judaïsme, du Christianisme & de l'ancienne Religion d'Arabie, &c.

### S. 2012

DEPUIS l'antiquité la plus reculée jusqu'à nous, la Théologie fut seule en possession de régler la marche de la philosophie: quels secours lui a - t - elle pretés? Elle la changea en un jargon inintelligible, propre a rendre incertaines les vérités les plus claires; elle convertit l'art de raisonner, en une science de mots; elle jetta l'esprit humain dans les régions aëriennes de la métaphysique, où il s'occupa sans succès à sonder des abîmes inutiles & dangereux. Aux causes physiques & simples, cette Philosophie substitua des causes surnaturelles, ou plutôt des causes vraiment occultes? elle expliqua des phénomenes difficiles

par des agents plus inconcevables que ces phénomenes. Elle remplit le difcours de mots vuides de sens, incapables de rendre raison des choses, plus propres à obscurcir qu'à éclairer, & qui ne semblent inventés que pour décourager l'homme, le mettre en garde contre les forces de son esprit; lui donner de la désiance contre les principes de la raison & de l'évidence, & entourer la vérité d'un rempart insurmontable.

#### §. 202.

Si l'on vouloit en croire les partisans de la Religion, sans elle rien ne pourroit s'expliquer dans le monde; la nature seroit une énigme continuelle; l'homme feroit dans l'impossibilité de se comprendre lui-même. Mais au fond, qu'est-ce que cette Religion nous explique? Plus on l'examine, & plus on trouve ses notions théologiques ne sont propres qu'à embrouiller toutes nos idées; elles changent tout en mysteres; elles nous expliquent des chose difficiles par des choses impossibles. Est-ce donc expliquer les choses que des les attribuer à des agents inconnus, à des puissances invifibles, à des causes immatérielles? L'esprit humain est - il bien eclairci quand dans son embarras, on le renvoie aux

profondeurs des trésors de la sagesse divine, fur lesqu'elles on lui répete à tout moment qu'il porteroit envain ses regards téméraires? La nature Divine, à laquelle on ne conçoit rien, peut-elle faire concevoir la nature de l'homme que l'on

trouve déjà si difficile à expliquer?

DEMANDEZ à un philosophe Chrétien quelle est l'origine du monde? Il vous répondra, que c'est Dieu qui a créé l'univers. Qu'est-ce que Dieu? On n'en fait rien. Qu'est-ce que créér? On n'en a nulle idée. Quelle est la cause des pestes, des famines, des guerres, des fécheresses, des inondations, des tremblements de terre? C'est la colere de Dieu. Quels remedes opposer à ces calamités? Des prieres, des sacrifices, des processions, des offrandes, des cérémonies sont, nous diton, les vrais moyens de défarmer la fureur céleste. Mais pourquoi le ciel est-il en courroux? C'est que les hommes sont méchants. Pourquoi les hommes font-ils méchants? C'est que leur nature est corrompue. Quelle est la cause de cette corruption? C'est, vous dit aussitot un Théologien d'Europe, parce que le premier homme, séduit par la premiere femme, a mangé d'une pomme à laquelle son Dieu lui avoit défendu de toucher. Qui est-ce qui engagea cette femme à faire une telle sottise? C'est le Diable. Mais qui a créé le Diable? C'est Dieu. Pourquoi Dieu a-t-il créé ce Diable, destiné à pervertir le genre humain? On n'en sçait rien, c'est un mystere caché dans le sein de la Divinité.

La terre tourne-t-elle au-tour du soleil? Il y a deux siecles que le Physicien dévôt vous auroit répondu que l'on ne pouvoit le penser sans blasphème, vû qu'un pareil système ne pouvoit s'accorder avec les livres faints que tout chrétien révere comme inspirés par la Divinité même. Qu'en pense-t-on aujourd'hui? Nonobstant l'inspiration divine, les Philosophes Chrétiens sont ensin parvenus à s'en rapporter plutôt à l'évidence qu'au témoignage de leurs livres inspirés.

Quel est le principe caché des actions & des mouvements du corps humain? C'est l'ame. Qu'est-ce qu'une ame? C'est un esprit. Qu'est-ce qu'un esprit? C'est une substance qui n'a ni forme, ni couleur, ni étendue, ni parties. Comment une telle substance peut-elle se concevoir? Comment peut-elle mouvoir un corps? On n'en sçait rien, c'est un mystere. Les bêtes ont-elles des ames? Le Cartésien vous assure que ce sont des machines. Mais ne les voyons-nous pas agir, sentir, penser d'une saçon très semblable à

l'homme? illusion pure. Mais de quel droit privez-vous les bêtes de l'ame que, fans y rien connoître, yous attribuez à l'homme? C'est que les ames des bêtes embarrasseroient nos Théologiens, qui contents de pouvoir effrayer & damner les ames immortelles des hommes, n'ont pas le même intérêt à damner celles des bêtes. Telles sont les solutions puériles que la philosophie, toujours menée en lisseres par la Théologie, sut obligée d'enfanter pour expliquer les problèmes du monde physique & moral!

## S. 203.

Combien de subterfuges & de tours de force tous les penseurs anciens & modernes n'ont-ils pas employés pour éviter de se mettre aux prises avec les Ministres des Dieux, qui furent dans tous les tems les vrais tyrans de la pensée! Combien les Descartes, les Mallebranches, Leibnitz & tant d'autres ont-ils été forcés d'imaginer d'hypotheses & de détours, afin de concilier leurs découvertes avec les rêveries & les bévues que la Religion avoit rendues sacrées! Avec quelles précautions les plus grands philosophes ne se font-ils pas enveloppés, au risque mêmo d'être absurdes, inconséquents, inintelligibles, toutes les fois que leurs idées

ne s'accordoient pas avec les principes de la Théologie! Des Prêtres vigilants furent toujours attentifs à éteindre les systèmes qui ne pouvoient cadrer avec leurs intérêts. La Théologie fut en tout tems le lit de Procuste sur lequel ce brigand étendoit les étrangers; il leur coupoit les membres, quand ils étoient plus longs, ou les faisoit allonger par des chevaux, quand ils étoient plus courts, que le lit

fur lequel il les forçoit de se placer.

OUEL est l'homme sensé, fortement épris de l'amour des sciences, intéressé au bien-être des humains, qui puisse réfléchir sans dépit & sans douleur à la perte de tant de têtes profondes, laborieuses & subtiles, qui depuis des siecles se sont follement épuifées sur des chimeres toujours inutiles, & très souvent nuisibles à notre espece? Que de lumieres n'auroient pas pu jetter dans les esprits, tant de penseurs fameux, si au lieu de s'occuper d'une vaine Théologie & de ses disputes impertinentes, ils eussent porté leur attention sur des objets intelligibles & vraiment importants pour les hommes? La moitié des efforts qu'ont couté au génie les opinions religieuses; la moitié des dépenses qu'ont couté aux nations leurs cultes frivoles, n'auroient elles pas suffi pour les éclairer parfaitement sur la morale, la politique, la physique, la médecine, l'agriculture &c.? La superstition absorbe presque toujours l'attention, l'admiration & les trésors des peuples; ils ont une religion très coûteuse; mais ils n'ont pour leur argent ni lumieres, ni verus, ni bonheur.

#### §. 204

Quetours Philosophes anciens & modernes ont eu le courage de prendre l'expérience & la raison pour guides, & de s'affranchir des chaînes de la superstition. Leucippe, Démocrite, Epicure, Straton & quelques autres Grecs ont ofé déchirer le voile épais du préjugé, délivrer la philosophie des entraves théologiques. Mais leurs systèmes trop simples, trop sensibles, trop dénués de merveilleux pour des imaginations amoureuses de chimeres, furent obligés de céder aux conjectures fabuleuses des Platons, des Socrates, des Zénons. les modernes Hobbes, Spinoia. Bayle, &c. ont marché sur les traces d'Epicure, mais leur doctrine ne trouva que très peu de fectateurs dans un monde encore trop enivré de fables pour écouter la raison.

Dans tous les âges, on ne put sans un danger imminent, s'écarter des préjugés que l'opinion avoit rendus sacrés. Il ne

fut point permis de faire des découvertes en aucun genre; tout ce que les hommes les plus éclairés ont pu faire, a été de parler à mots couverts, & fouvent, par une lâche complaisance, d'allier honteufement le mensonge à la vérité. Plusieurs eurent une double doctrine, l'une publique & l'autre cachée; la clef de cette derniere s'étant perdue, leurs sentimens véritables deviennent souvent inintelligibles, & par conséquent inutiles pour nous.

COMMENT les Ph wiophes modernes a qui, sous peine d'être persécutés de la façon la plus cruelle. l'on crioit de renoncer à la raison, de la soumettre à la soi, c'est-à-dire à l'autorité des Prêtres; comment, dis-je, des hommes ainsi liés, auroient-ils pu donner un libre essor à leur génie, perfectionner la raison, accélérer la marche de l'esprit humain? Ce ne fut qu'en tremblant que les plus grands hommes entrevirent la vérité; très rarement eurent-ils le courage de l'annoncer; ceux qui ont ofé le faire, ont été communément punis de leur témérité. Graces à la Religion, il ne fut jamais permis de penser tout haut, ou de combattre les préjugés dont l'homme est par-tout la victime & la dupe.

## §. 205.

Tour homme qui a l'intrépidité d'annoncer des vérités au monde, est sûr de s'attirer la haîne des Ministres de la Religion, ceux-ci appellent à grands cris les puissances à leur secours; ils ont besoin de l'assistance des Rois pour soutenir & leurs argumens & leurs Dieux. Ces clameurs ne décelent que trop la foiblesse de leur cause.

# On est dans l'embarras quand on crie au secours.

In n'est point permis d'errer en matiere de religion: sur tout autre objet on se trompe impunément, on a pitié de ceux qui s'égarent, & l'on sçait quelque gré aux personnes qui découvrent des vérités nouvelles, mais dès que la Théologie se juge intéressée, soit dans les erreurs, soit dans les découvertes, un saint zèle s'allume, les souverains exterminent les peuples entrent en frénésie, les nations sont en rumeur sans savoir pourquoi.

EsT-IL rien de plus affligeant, que de voir la félicité publique & particuliere

dépendre d'une science futile, dépourvue de principes, qui n'eut jamais de base que dans l'imagination malade, qui ne présente à l'esprit que des mots vuides de sens? En quoi peut consister l'utilité si vantée d'une religion que personne ne peut comprendre, qui tourmente sans cesse ceux qui ont la simplicité de s'en occuper, qui est incapable de rendre les hommes meilleurs, & qui fouvent leur fait un mérite d'être injustes & méchants? Est-il une folie plus déplorable & qui doive être plus justement combattue, que celle qui, loin de procurer aucun bien à la race humaine, ne fait que l'aveugler, lui causer des transports, la rendre misérable en la privant de la vérité qui seule peut adoucir la rigueur de fon fort?

#### §. 206.

La Religion n'a fait en tout tems que remplir l'esprit de l'homme de tenebres & le retenir dans l'ignorance de ses vrais rapports, de ses vrais devoirs, de ses intérêts véritables. Ce n'est qu'en écartant ses nuages & ses phantômes que nous découvrirons les sources du vrai, de la raison, de la morale, & les motifs réels qui doivent nous porter à la vertu. Cette Religion nous donne le change & sur les causes de nos maux & sur les remedes naturels que nous pourrions y appliquer: loin de les guérir, elle ne peut que les aggraver, les multiplier & les rendre plus durables. Disons donc avec un célebre moderne, la Théologie est la boête de Pandore; & s'il est impossible de la refermer, il est au moins utile d'avertir que cette boête si fatale est ouverte. (14)

(14) Mylord Bolingbroke dans ses auvres pos-

#### F I N.

M. Statkine & Fils 10, 10, 1986 [VOLT.] • . . 

• 1. 

.





